له رقّة السعف وعبق العشب البرّي،

البراعة ليست في الإبرة أو المخيط،

بل في طرح الأنفاس في الخلاء في ليلة

ثم نسقيها بما ينز من أشجان

الحجارة ساعةً قبل الفجر، ثم نضعها على سلك أوّلـه في جبل

ثم نترکه حتّی پٰجفٌ، ثم ننخله بین

ثم نأخذه فنطحنه على مهل بين

نصعد به إلى بيت في أعلى الجبل، نتركه حتى تأتي الريح فتنسفه نسفًا،

نغطيه بقطن مصري نغرز فيه الإبر،

آخره، لا أحد يعلم آخره،

ساٰقَىٰ أمرأة حبلَى،

حجري غرانيت،

نحسب كم إبرة،

بعددها نحسب الزمان!

# والله إن هذه الحكاية لحكايتي لتَّخذ الكاتب المغرس من

كتاب لأبي حيان التوحيدي محوراً لروايته. بسبب عتقاد بأنّ لعنة تتعقّب من يقرأه، سيتجنَّب بطكُ الروايّة قراءة «مثالب لوزىرَىن»، حتى وهو يكتب بحثاً عن مُولِّفُه. لکن، من سعترض علی فكرة القفز عن قراءة كتاب قاتك؟

في كتابه «العين والإبرة» (1996)، أطلق الكاتب المغربي عبد الفتّاح كيليطو (1945) صفةً «الكتاب لقاتل» على «ألف ليلة وليلة». كتب قائلاً: «كثيرةً هي شخصيًات الليالي التي تروي حكايةً لتحيا أو لتظلّ على قيد الحياة، لكنَّها نادرةٌ جدّاً تلك التي تَكونَ مستعدّة للتضحية بحياتها من أجلُّ حكايةً. الفضول يمكن أن يؤدّي إلى الموت [...] إنَّ الموتَ هُو جزاء الرغبة في المعرفة».

عُلَّى عَكُسُ تلَّكُ الشَّخصيات التي يدفعُها فضّولها إِلَى التضحية بحياتها، يعزفْ حسن ميرو، في روايـة كيليطو «والله إنّ هذه الحكاية لحكايتي» (2020)، عن قراءة كتاب قاتل أخر هو «مثالب الوزيرين» لأبى حيّان ًالتوحيدي، حتّى وهو يُخْتار تخصّيص أطروحته للدكتوراه للبحث في عمال الفيلسوف المسلم باعتباره شخصيّ استثنائيةً في تاريخ الأدب العربى، هُمُشت ولم يُعتَرَف بُعبقريُّتُها ونُبوغها في عصر لَم نَمنح الحكَّامُ للأدب والمعرفة مجالاً للأرتقاء الاجتماعي.

يُمكن القولَ إنّ كتَّابَ التوحيدي هو بطلُ لرواية الصادرة عن «منشورات اللتوسّط». لكن، هي حكاية من؟ هل هي حكاية الراوي أم

حكاية حسن ميرو أم حكايتهما المشتركة؟ يقول الراوي: «إنّه هو الذي... هو الذي فتح كتاباً، كتاباً قديماً، يعود إلى القرن الرابع الهجرى، ‹مثالت الوزيرين›، من تأليف أبي حيان التوحيدي. لقَّد فتح حسنُ البَصريّ باباً ممنوعاً، أمَّا حسن ميرو، فإنَّه فتَّح كُتَّابًا ما كَان له أن يقرأه. وَفَى الواقع لم يقرأه، بالكاد بضعة أسطر، وهذا ما قد يبدو غريباً؛ أن يمارس كتابُ تأثيراً على القارئ، أنْ يقلب حياتُهُ رأساً على عقب، فهذا ليس مفاجئاً، أمَّا كتابٌ لم يقرأه! هذا الكتاب سيكون، بلا شك، بطلَ هٰذه القصّة».

يجد قارئ الرواية نفسه أمام تداخل

عنه الراوي في تضمين أقرب إلى التصريح حين يقول: «أرى أنني أخلط بين قصتين، يجب عليَّ أن أنتبه، وأن أعيد ترتيب الأمور. إنّني بالإشارة إلى حكاية حسن ميرو، تحت تَأْثُيرَ حِكَاية قَدْيمة، حِكاية حسن البَصري>، تاثير حكاية قديمة، «حكاية حس البصري»، هذا دُون ذكر حكايتي الخاصّة التي يجب أن أُبقيها بعيداً، فلا رغبة لي، على الإطلاق، في روايتها». هكذا ينطلق الراوي في جدّل خيوط مَحكِيه، ليكاشفنا بتماثلٍ عامضٍ خيوط مَحكِيه، ليكاشفنا بتماثلٍ عامضٍ ما بين حكاية حسن ميرو وحكاية حسن البصري لا تُنجِلي عتمتُه. يقول: «ليس العديد منها، وأنّها تخُتلُط في ذهنيّ».

هذا، على الأرجح، سوى لوحة، شاهدتها في مكان ما، في متحف ربّما، أو بالأحرى مُنمنمة في كتاب أيّ كتاب، يا ترى؟ ومن هو الرسّام الذِّي أنجزها ؟ ومن أوحى له بها؟ [...] غير أنُّني قرأت ما لا يُحصى من الكتب، ما لا يُعَدُّ منَّ الحكايات، إلَّى درجة أنَّني نسيتُ لكن، لنعُد إلى حكامة «الكتاب القاتل» عند

خَلال حديث عن رغبته في الاشتغال على أطروحة تتناول جوانب من شخصية أبى

# كيليطو. يُقدُّم حسن ميرو ملامح عن الأستاذ ع. (وما أشبه حرف العين هنا بعبد الفتاح)،

### «حىالثصاا» قند



اطلالة

لوحة بلا عنوان لـ سيف وانلي (مصر)، زيت على قماش، 1971

سيؤجِّك حسن ميرو ، يطكُ الرواية ، لعنة كتاب التوحيدات يتأحيك أطروحته، وسط تـردّد وشكوك حـوك قدرته على إتمامهُ، «الحقيقة التِي لا غيار عليها أنَّـه كـان يـروم تجنُّب اللعنة المرتبطة بالمثالب، أو على الأقل، تقليصها، على افتراض أنّ تبعاتها تتناسب مع عدد الكلمات المقروءة». وللإفلات مؤقَّتاً من لعنة التوحيدي وكتابه، سيُسلِّم نفسه لمشروع متعلَّف بترجمة حكاية حسن الآخرُ، حسن البصري في «ألف ليلة وليلة».

حيان التوحيدي وفق تصميم محدَّد سلفاً، لكنّ الأستاذ ع سيرفضُه، مُبدياً ازدراءه لكلّ تصوُّر يراه مُبتذَلاً، وسيقترِح عليه:ِ «تناوَلْ بِدلاً من ذلك تفصيلاً، صورةً، مشهداً يبدو طفيفاً، ولا يثير الانتباه، واجعَل منه مُحور مؤلّفات التوحيدي، وبالتالي محور أطروحتك». هكذا يدخل حسن ميرو متاهة البحث، وجَهَهُ المشرفُ لأن يكون منطلق عمله من فكرة إحراق أبي حيان التوحيدي لكتبه، وسأله هل اطلع «على بحث الأميركي

خُصَّصُه لُمُصنُّفٌ للتَّوحيدي، لم يُصل إلينَّا

لكنّ المُثير في الحوار الدائر هو التساؤل

لدى يشعل بال الاستاد ع: «ما يبعث علم

الاستغراب أنَ يوليوس موريس، وقد عزم

على البحث في ما يخصّ كتاباً للتوحيدي،

فحص في نهاية الأمر، أعماله كلُّها، ما عدًّا

مثالب الوزيرين>. لم يستشهد بأية فقرة

منه، ولا يظهر حتى في ثبت المصادر التي

اعتمد عليها». وهنا تنجلي أمامنا جملة

من المفارقات، اختار يوليوس موريس أن

‹تقريظ الحاحظ›».

حروب أدبية صغيرة على رقعة الأيديولوجيا

واقعية بلا ضفاف

عبد الفتّاح كيليطو في صحبة كتب تقتك قرّاءها

يوليوس موريس حن كتاب ضائع، عن طیب خاطر

لمعارك الأدبية المفتعلة

حرمت الجمهور من

الانفتاح على العالم،

صغيرة تستهدف كتابآ

خرجوا عن المقرّر في

في عام 1961 صدر في فرنسا كتاب روجيه

غارودي «واقعية بالأضفاف». وقد جاء

تتويجاً نقدياً بعد موجة التخلص من

لستالينية في السياسة، ومن تجلّياتها

لأكثر شراسة في الأدب والفن، في ما عُرف

بالجدانوفية. في هذا الكتاب اختتم غاردوي

دراسته لفن وأدب بيكاسو وسان جون بيرس

وكافكا بالقول: «لا يوجد أبداً فنٌ غير واقعى،

ي لا يوجد فنّ لا يستند إلى واقع متميّز

ومستقلُ عنه». أتصوّر أنّ الكتاب حاول أن

يعقد مصالحة أدبية وفنية في مواجهة

لحرب التي ظلت باردة على الصعيد

العسكري، بينَ الشرق والغرب، ولكنَّها كانت

صحيح أنّ نتائج الفكرة التي قدّمها لم تظهر

ملتهبة على الصعيد الأيديولوجي.

الكتاب الأبدبولوحي

ممدوح عزام

وزجّته ف*ي* حروب

البطك، أم حكانتهما

يهتم بكتاب لا وجود فيزيقياً له هو «تقريظ مديح لأديب ملأ الدنيا وشبغل الناس، بينما أغفل كلِّياً كتاباً له وجود فيزيقي هو «مثالب الوزيرين»، والمثالب هنا تعني

حكاية الراوى أم حكاية المشتركة؟

الجاحظ»، والتقريظ هنا بمعنى المديح، العيوب؛ أي إنّه يندرج في إطار الهجاء، هجاء لوزيرين؛ أي لِمن يُمارس سلطة الحكم،

نعرف الحكاية، نتفهّم تخوّفكُ، ونغض الطرف

ولكنْ هل أساس النفور أنّ الكِتاب - حسب تصنيف كيليطو - قاتل؟ ولِمَ يُصنَّفُ كذلك حسب استقصاءات حسن ميرو؟ -حسم حسن ميرو أمره، لن يقرأ كتاب «المثالب»، بل لن يفتحه، لأنّ اللّعنة تتعقّب قارئه، سيمارس الخداع والمناورة عبر

الإيحاء لأعضاء لجنة المناقشة أنَّه قرأ العملُ لتُتحنَّب لعنته: «بغد تردُّد طويل، اتَّخُذ حسن قراراً خطيراً للغانة، قرّر الانكتاب على أعمال التوحيدي كافَّة، ما عدا «مثالب الوزيرين». لن يقرأه، بل سيتجنّب حتى فتحه، إعادة فتحه بالأحرى. سيكتفي بذكر العنوان في دراسته بصورة عَرضيَة، وتسجيله، بشكل

جَليّ، في قائمة المراجع، وسيُعرض عن أيّ كل من اشتكال الإقتياس». وأيّاً ما كان، كيف له أن يفعل عكس ذلك، وهو لم ينظر إلى النص؟ لن يلاحظ أعضاء اللجنة مناورته يوم المناقشة، أو هكذا حاول إقناع نفسه لكنّ حسن ميرو كان يتهيّب أن يتحوّل إلى موضوع للتهكّم والسخرية من انكشاف لعبة مكره واحتياله أمام اللَّجِنة المتفحَّصة للأطرُوحة. لكنَّه

سريعاً، غير أنّ الزمن تكفّل بإدخال العشرات

من الكتَّاب الإنسانيين، الذين كانت تصنفهم

أيديولوجيا التعصّب الحزبي على أنّهم

كَتَاب بورجوازيون، إلى رفوف مكتبات كانت

تمنع وجودهم من قبل: كافكا وبروست

وجويس وفوكنر. لقد كان انتصاراً للواقعية،

بل أحد انتصاراتها على نفسها قبل أيّ

منظور آخر، فقد تمكّن الكتّاب من تحرير

الواقعية كموقف ونظرية من أسْر الجمود

العقائدي الذي كان يُسِمُ المراحل التي سبقت

صدوره، ووسَعوا من قدرتها على تفهّم

العالم أدبياً وفنياً. واللافت أن يكتب المقدّمة

شاعر ماركسي متشدّد هو لويس أراغون، الذى بدا شديد الحماسة لكتاب غارودي،

على الرغم من أنَّه كان ما يزال يعِتبر أنَّ

الأيديولوجيات في العالم عن مواقعها أبداً،

ولكنّه قال: «لقد تصوّرنا أنّ عالم كافكا نتاج

خيال سقيم، فإذا به يصبح مطابقاً للواقع

التاريخي». ثم قال: «إنّ الرفض الحاسم لكلّ

الصراع الأيديولوجي سيظلٌ مُستعِراً. هــذا صحيح بـالطبع؛ لــن تـتـنـازلِ

تفتعك في ثقافتنا

منذ عقد أو عقود

معارك أدبية فات أوانها

يجد بعض الاطمئنان والعزاء أيضاً في ألّا يكون أحد من أعضاء لجنة المناقشة قد قرأ الكتاب: «الأرجح أنّ المتفحّصين لن يقولوا له شيئاً، لأنهم، في معظمهم، لن يكونوا قد قرؤوا ﴿المثالبِ، إمّا عن كسلٍ أو للسبب نفسه الذي أرَّقه، الرَّهْدة»، بل إنّ ألعزاء الذي لا يُضاهى سيكمُن في تواطؤاتِ محتملةً بين حسن وأعضاء اللجنة: «نعُم، نعرف الحكاية، نتفهّم تخوُّفك، ونغضُّ الطرف عن

لكن من سيعترض بشكل قاطع على فكرة القفر عن قراءة الكتاب، بسبب لعنة تُصاحبه، هي نورا التي حين علمت ما عزم حسن القيام به، «أظهّرت عدم موافقتها أطروحة عن كتاب غير مقروءٍ، حتى لو كان

(شاعر ومترجم من المغرب)

النص الكامك على الموقع الالكتروني

فلا جراح ولا نزف ولا دموع! بعضنا يسميها لهب الطين يذهب إلى أخرون يقولون إنها رغبات نويرات

تنوءبالأسرار، أخرون يقولون لا، لا هذا ولا ذاك. انظر تحت قدميك،

إِنْ رأْيتَ عشبة فتلك صيحة روحك، إنْ رأيت حجراً فذلك صيحة قلىك إِنْ لَمْ تَرَ شَيِئاً فَأَنتَ فَى البِرزِخُ لا تَعَلَّم

أيّ أرض هيطت! اجمع خرافك يا راعى الشهوات،

خذها إلى الحقل وخذ مقعدك فوق صوتُ أو لعلَها ضغطة بد خفية ما الصخرة العالية.

ثوب الزمان

يُسقَّط أوراق الأُشجار. الشجرة تعرف وهي تقف قبالة الشمس والليل والريح. الشمس تأخذ دفئها، الليل يأخذ أمًا الريح، تضع سريراً تحت كلّ ورقة،

ما كتبه على حجر البهت

لا ينهض من مكانه، الرغبات الوحشية

الأيام تخرج من ياقة قميصه، مثلما

تخرج الفراشات من شرانقها المعلقة

لا يوجد الكثير ليُقال عن الأشياء

لا الشعر يقدرُ، لا الغناء، ولا الأحلام!

لا تفكّر في الأمر كثيرًا،

الشجرة تعرف

هي نفخة تدوم في الهواء، كما يحدث

انظر أمامك وامض إلى كينونة شاحبة!

على الأشجار.

بيت الشاعر على سنبلت

عاشور الطويبي

دفتر شجرة الزيتون

لشجرة الزيتون دفترً؛ فيه تاريخ الزيت

سبع أيات وضعها المسافر، على رمل

سبعة وشوم وضعتها العجوز، على

نزلَّتْ على مهل من هضية العشّاق،

ى الصفحة الخمسين:

رشّتْ بالورد والزنبق فمَ الوليدُ وفمَ

ي كل الذين ذهبوا إلى الحرب ماتوا،

وتركوا أحزانهم تمحوها الريح والمطر.

مجروحة ومنهكة بلا ذاكرة ولا لسان.

عيون قناديل البحر تتبع الحيتان إلى

تبصرُ لها كيف تقبض الأصداف على رمل وكيف تبيض أسماك السلمون في

تبصرُ لنا متى نُقلع عن خمرة الأعناب

فى نوم الأعشاب، الأحلام القاتمة

فى راحة الصيّاد، مشكَنُ الحجارة

لقد وضعوا الحيّ على حرف ووقفوا

لَّقد كان كُلُّ واحدٍ يحمل في يده مرآة.

لقد كانت الرؤوس تغطّي ساحة

الظِلِّ، هذا التابع الأخرس، ضعيفُ

النور، هذا البصّاص الأخرق، يفتح

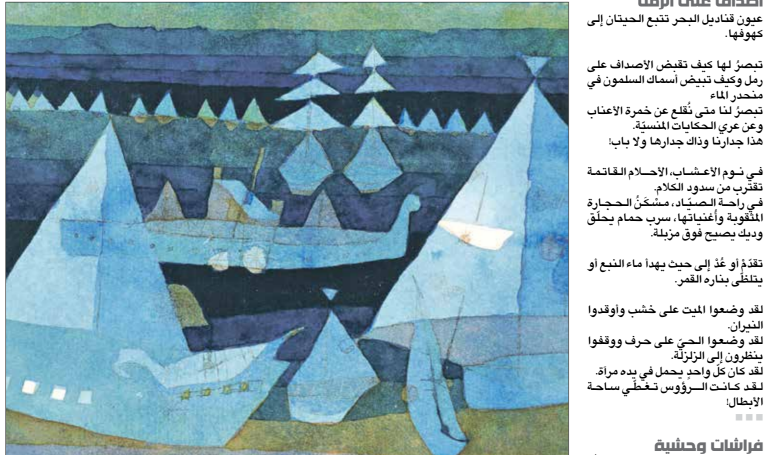
وعن عري الحكايات المنسيّة. هذا جدارنا وذاك جدارها ولا باب!

تقترب من سدود الكلام.

الريح عادت في الصفحة المائة:

أصداف على الرمك

ً (شاعر ومترجم من ليبيا) أهكذا، إذاً، تقبض على الريح؟ النص الكامك نحىك لها ثويًا مثلما نُحيكُ لُلْزمان ثويًا. على الموقع الالكترونى وكيف يكون ثوب الزمان؟



سباق القوارب» لـ بوك كلي، 1922

## فعاليات

الناس له بيوتهم.



على خشبة **مسرح إسبانيول** في تطوان، تنطلق، مساء اليوم الجمعة، فعاليات الدورة الثالثة والعشرين من **المهرجان الدولي للعود**، وتستمرّ حتى بعد غد الأحد ، بمشاركة عازفيت من المغرب ولبنان والأردن و تركيا والإمارات والسعودية. تكرَّم الدورة الفنان والملحن محمد الزيات، وعازفة القانون سعاد شوقي.

ا**ساطير** عنوان معرض يحتضنه **غاليري ديمي** في القاهرة حتى التاسع والعشرين منالشهر الجارب، ويضُمُّ قرابة 42عملاً لواحد وثلاثين فنَّاناً من «اللقطةالواحدة» ، وهي مجموعة فنَّية تأسَّست عام 2002 وتضمّ تشكيليِّين يرسمون لوحات من منظر واحد. هذا هو المعرض الأربعون للمجموعة، وتستلهم أعماله الأساطير الشعبية والتراثية في الريف المصري والمواقع الأثرية.

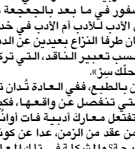
حتى الإثنين المقبل، تتواصل في **دار الثقافة عبد الله كريو** بمدينة الأغواط جنوبالجزائر ، فعاليات الدورة التاسعة من **المهرجان الدولي للسماع الصوفي.** تشارك في التظاهرة، التي انطلقت أوَّك أمس، فرقٌ من أفريقيا وأوروبا وآسيا، ويُقام على هامش العروض عددٌ من المحاضرات والورش التدريبية.

يتواصل في **غاليري رؤم 32** بعمّان، حتى الثاني من الشهر المقبل، معرض روحانيات 2 الذرب يضم 39 عملاً لعشرة فنانين، هم: محمد غنوم (سورية) ، وزمان جاسم (السعودية)، وهاشم البغدادي وحارث الحديثي وجاسم محمد وعلي العبادي (العراق)، وعدنان يحيث ومحمود طه (اللوحة) ومحمد بلبيسي وياسر حويث (الأردن). ما ليس ﴿واقعياً ﴿ في مفهوم العقائدية يؤدّي الى تشويه الواقعية». غير أنَّ كتاب غارودي لم يُترجَم إلى العربية

العربية، غير أنني أظنَّ أنَّه استطاع أن يجعل



لم يُطبع كتاب عارودي مرّة ثانية في





حتى عام 1968، وفي المدّة الفاصِلة بين تاريخ صدوره وتاريخ ترجمته، ظلَّت تدور في الثقافة العربية تلك المعارك التي سمّاها جابر عصفور في ما بعد بالجعجعة بلا طحن: هل الأدب للدب أم الأدب في خدمة الشعب؟ كان طرفا النزاع بعيدين عنّ الدنيا الحيّة بحسب تعبير الناقد، التي تركت هذا محزن بالطبع، ففي العادة تُدان تلك

الثقافة التي تنفصل عن واقعها، فكيف إذا كانت تفتعل معارك أدبية فات أوانُها منذ أكثر من عقد من الزمن، عدا عن كونها غيرٍ صحيحة؟ والمشكلة في تلك المعارك الخُلِّسة أنّها كانت تحرم الجمهور القارئ من الانفتاح على العالم، أو تزجّه في حمّى حروب صغيرة تستهدف كتَّاباً وقَّنَّانين عبروا عن الواقع بطريقة مختلفة عن الطريقة المقرّرة في الكتاب الأيديولوجي.

القراءة بلا ضفاف حين حرّرها من وصاية الأيديولوجيا من جهة، كما تمكّن من كسر تعليمات المنع الخَفيّة على العشرات من الكتاب العرب والأجانب الذين كانوا شيه مبعدين من سجلات القراءة لدى جمهور عريض من القرّاء العرب، من جهة ثانية.





