# ثفافة

قريس

صحافية ومترجمة فلسطينية . أردنية من مواليد عام 1980. حاصلة على الماجستير

فى اللغة الإسبانية وآدابها

وبتكالوريوس في اللغة

الفرنسية. هاجرت عام 2004

إلى نيكاراغوا التي تقيم فيها

حتى اليوم. ترجمت نصوصاً

لمئات الشعراء من أميركا

اللاتينية والعالم الهسباني، كما

ترجمت نصوصاً لعدة شعراء

ونالت ككاتبة «جائزة ابن

بطوطة» لأدب الرحلة عن

كتابها «إخوتي المزيَّنون

بالريش» (2016)، وحاضرت

حول الثقافة والأدب العربيين

والقضية الفلسطينية في

ملتقيات وجامعات عديدة في

من إصداراتها في الترجمة

إلى العربية: «خان آلقوافل» -

أنطولوجيا شعرية مكسيكية

باللغتين العربية والإسبانية

(2014)، و«مختارات شعراء

عرب من أصول أميركو لاتينية»

(2017)، و«كتاب الجرَف

الحزينة» لميغيل مالذوناذو

(2016)، و«مسرح العالم

الكبير» لأوغستو رودريغس

(2019)، و«زهـرة إلـى سـان

فرانسيسكو دي أسيس»

لفرانسيسكو دي أسيس

فرناندس (2020)، و«لعنة

المالينشه» - مختارات من شعر

كما تِرجمت إلى الإسبانية

أعمالاً من بينها: «نشيد المورو»

مختارات لأربعة شعراء

عرب (2015)، «طبول الرب»

- مختارات للشاعر فخري

لشاعر الهندوراسي دينيس آفيلا (خوليا هينريكس)

رطروط (2017).

أميركا اللاتينية (2020).

إسبانيا وأميركا اللاتينية.

عرب إلى الإسبانية.

إضاءة

في «لعنة المالينشه»، الصادر لدى دار «خطوط وظلال» في عمّان، تقدّم المترجمة الفلُّسطينية الأرَّدنيَّة غدير أبو سنينة مُختاراتٍ تسَّعم إلى فُتح صفحة جُديدةٌ من

# صفحة جديدة من شعر أميركا اللاتينية

# غدير أبو سنينة مترجمة في أرض الأزتيك والمايا

تحت عنوان «لعنة المالينشه»، صدرت عن دار «خطوط وظاًلال» (2020) مختارات من شعر أميركا اللاتينية. العنوان من اختيار المترجمة الفلسطينية المقيمة في نيكاراغوا غدير أبو سنتية، وهو اسم امرأة من سكّار المكسيك الأصليين، عملتْ مترجمةً لدى الإسبان، غزاة المكسيك ومدمّري أخر حُضَاراتها المعروفة بأسم حُضَارة الأزتيكِ، فاعتبرها كثيرون من شعبها خائنةً، وأصبحت لعنةً بالنسبة إليهم، لاقتران أسمِها - كما تقول المترجَّمة

بحُبّ الغرباء والانبهار بهم. . ومع ذلك، تذهب المترجمة إلى أن «بعضه يعتبرها أمّ الأمَّة المكسَيكية»، إثر إنجابها لطفلة يُنظُر إليها كتذرة الأختلاط بين العرقين، الإسباني والأهلى. من هنا يأتي اعتقاد غدير أبو سنينة بأن ترجمتها لهذة

مقاومٌ ومحرِّر في الماضي والحاضر، وإن كان لَهَا، مثلُ أي طَاهرة إنسانية، وجهُّهَا المعتم حين تصبح أداةً بيد الغزاة الهمج، كما كان حال غزاة المكسيك، الإسبان. بعد هذا التقديم لمعنى العنوان، تلمّحُ المترجمة، بإشباراتٍ بسيطة وسريعة، إلى

مكانةً الشعر والكتَّابة في لغَّاتُ المُكسِّك الأصلية، بدليل «تكرار كلمات دالة على الكتب والمكتبات والشعر والغناء والنشيد». وتذكر أن الأزتيك أطلقوا على الشعر تعبير «ورْدٍ ونشيد»، ووصفوه بأنه

نعتقد، إلى أمرين قد لا يكونان من بين مقاصد المترجمة

بما هو أهمّ من حكاية المرأة المترجمة، بل واختيار عنوان للمجموعة من تعاسر مُبدعةٍ كَهذه؛ أيْ وضع أساس تاريخيّ لما سنقرأ من قصائد مترجمة، ليس لشعراء

مبركا اللاتبنية أبضاً. وحين نبدأ قراءة القصائد، تلفت النظرَ عناية المترجمة بذكر أسماء البلدان الأصلية، وترجمة ما تعنيه أحياناً. فاسم المكسيَّك الأصلى هو تشتيتالن، واسم الهندوراس هو هونتولها، في حين أن كاراتاجو هو اسم كوستاريكا. أمَّا معنم اسم بلدِ مثل باراغواي فهو «نهر الطيور

لأوّل، أن تغيير غزاة أميركا اللاتينية لأسماء هذه البلدان يرمز إلى فعل الاغتصاب الذي تعرضت له، بشراً ومواردَ طبيعيةً والثانيّ، أنّه يُلقي ضوءً على سبّ بروز تضاريس هذه الأرض، وثقافتها الأصلية، في شعر كبار شعرائها، تعبيراً عن وعيهم بشرايينها النازفة، بحسب

هؤلاء الشبان هي تردّد ما يُشبه الحنين إلى أصول عربيّة غائمة. مثلاً، يأتي ذكر

المختارات لعنة أصابتها هي أيضاً، يصعب يبدو أن هذا الربط بين الترجمة والخيانة مصدرُه تلك المقولة الذائعة بأن «الترجمة هذا الشعب أسطورةُ متداولةُ مفادها «أن

> فعل الترجمة، ولا غاياته التي هي في هذه الحالة خدمة للمستعمرين الإسبان فالترجمة أسمى من ذلك بكثيرٌ؛ إنهًا فُعلُ

«مرأة اللهِ على الأرض»، واعتبروا الشاعر وسيطاً بين الناس والكون». وتذكر معلومةً فريدة من نوعها، وهي أنّ لدى

خيانة» على وجه الإطلاق ولكنَّ هذه الطيور هي المبتكر الحقيقي للشعر». هذه اللمحات وأمثالها بالغَّةُ الأهمية، وكان المالينشِه - واللقب إسبانيّ - لا تختصر من المفترض التوسّع فيها وإثراء المقدمة من المكسيك، بل لعدد من شعراء بلدان

الملوَّنة»، ومعنى اسم الأرجنتين الأصلي هو «نهر الْفضة». هذه العُناية تُشير، كماً

تعبير إدواردو غالبانو ( 1940-2015). باستعراض أسماء شعراء المختارات وبلدانهم، مع تذكّر التاريخ الطويل نسبياً من الترجمات العربية لأدب هذه البلدان، شعراً ورواية ونقداً، يُحسَب للمترجمة أنها اختارت غالبية شعرائها من جيل شابٌ مولود أواخرَ القرن الماضي. أيْ أنها تفتح صفحة جديدة، بعد أن ظلَّ الوسط الثقافي العربى يقلب طويلاً صفحات أجيال أقدم. وأحتوت هذه الصفحة الجديدة على شعراء أكثرهم من المكسيك، ثم من تشيلي والأرجنتين وكولومبيا

شعر أميركا اللاتينية أمام القارئ العربي. شعراء شباب في الأغلب، منشغلون بثيمات

وقضًايا تُختلف عُما ميِّز شِعرُ سابقيِّهُم المعروفين نسبياً في الثقافة العربية

منسوجاً بنوك الحرفة

إطلالة

يعرف الكُتَّاب أنَّ ميدان القص هو ذاكرة البشر، سواء تلك الخاصة بهم كتَّاباً، و تلك التي تعود إلى جماعات يكتبون عنها ويعيشون معها، فالذاكرة تشكُّلُ خزاناً للحكايات التي يعيدُ الكُتّاب إحياءها.

فى الذاكرة يجدُ الكاتب شيئاً ما كيّ يرويه؛ إنّ حكايةً ما تتجسّد فى الكلمات وتتخرج إلى الملاً. لكن ما يثيرُ الكَّاتب، لا الذاكرة بوصفها خزَّاناً لأحداث ومواقف منتهية، وإنّما المصائرُ التي تبدأ من نقطة بعيدة في الماضي. حيثُ يأخذ الروائي على عاتقهِ، أن يفكك الحاضر وصولاً إلى اللَّحظات البعيدة، وأن يعيدَ اكتَّشافُ ذلك الماضي. وفي إعادة التركيب تُصْنَعُ الشخصية عبر تصوير سياق نموّها. بذلك يؤكد كآتبٌ على ما يجعل شخصيةً ما، تعانى من رُهاب الفِقدان بأن يشيرَ إلى فقدان قديم عرفتهُ تلك الشخصية. وعندماً يَّ مَنْ رَوع واحدة مِن شُخصياتَةً إلى التخلّي عن الآخرين، فيعود في ماضيها ويشيرُ إلى تخلُّ كبير كانت الشخصية قد عانت منهُ. حتى تصير الشخصيات مُقْنِعَة، ينبغى أن يعودَ الكاتب إلى ذاكرتها، أن يبحثَ عمّا قادها إلى الصورة التي آلت إليهاً؛ إذ إنّ مجال الكاتب، لا الواقع الذي تتحرَّكُ فيهِ الأحداث وحسب، وإنما ما قاد إليه أيضاً، وكيف تجسد؟ بأي تصوراتٍ وأية أساليب. مِن طرق الفنّ كي يكون مقنعاً ومؤثرًا، أن يبني الأسباب ومن ثمّ

لكن مجالٍ الذاكرة لا يرتبط بالبشر فقط، وإنّما في علاقاتهم مع الأشياء التي تحيطُ بهم، ونادراً ما تُخالف الشخصيات التيُّ نقراها طبيعة الأشياء التيُّ نعرفها. حتى في أكثر النصوص غرابةً، سرعانٌ ما تندرجُ الشخصيات في إطار المكن والملمُّوس لَنطق الأشياء. في «التحوّل» لكافكا بعد أن وجد غريغور سامسا نفسه قد تحوّل إلى حشرة ضخمة، تابع كافكا الحديث عن حشرة، لا عن إنسان. وصارت الرواية حكاية لتأقلم الحشرة العملاقة مع الأثاث في الغرفة الضيقة، وهذا أمرٌ ممكن التخيّل ومعقول الإدراك. كذلك في رواية «أليس في بلاد العجائب» للويس كارول (1832-1898) عندما وجدت أليس نفسها في عالم يبدو فيهِ كلّ شيءٍ غريباً، وغير مألوف؛ إذ اعتقدت ما إِنْ كَبُرَ حجمها وخرجت يدها من النَّافذة بعدما ملأت زوايا بيت السيد الأرنب؛ بأنَّها تعيش في حكاية قرأتها ضمن كتاب. إذاً حتى عندما يخرج الأدب عن كلِّ مألوف بصورة لا يمكن إدراكها، فإنّه لا يزعم المجيء من الواقع، بل يزعم المجيء من حكايات مُتَخيلة. لذلك عندما وجدت أليس نفسها في مكان، لا يوجد ما يشبهه في ذاكرتها الواقعية بحثت عن قصة كانت قد قرأتها في الماضي، كي تنتميُّ إليها. ثمّ في النهاية يجعلُ لويس كارول المنام مرجعيّة كاملة للحكاية، والتي عادت عندئذٍ لتندرج ضمن منطق الأشياء من

يهتم الكاتب بالطرق التي يستطيع من خلالها إدراج حكاياتهِ في ذاكرةِ المتلقٰي، وذلك عبر بناء الشُّخصيات النفسي وتصوير علاقاتها مع مَّا يحيطُ بها. ثمَّ ما هي الفنون، سوى تلك الماكينة التي تعيدُ إلى البشر ما تأخذه منهم، لكنها تعيدهُ منسوجاً بنول الحرفة.

# أم المكسيك ولعنتُها نــروي الـمـتـرحـمـة، فــي مـقـدّمـة



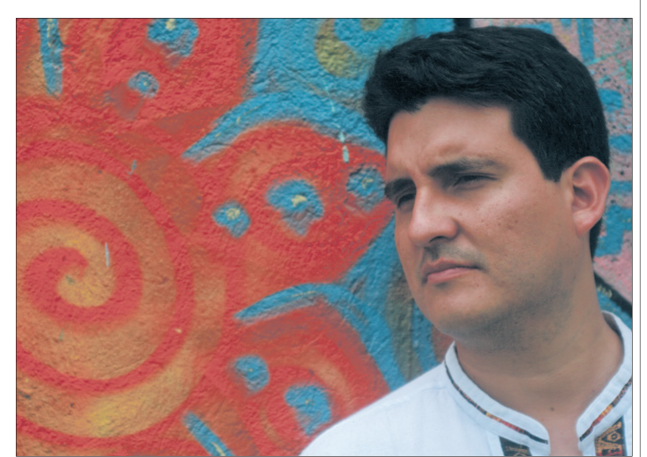
مختاراتها، حكاية المالينشه (واسمها مالينالي أو ماليتسين، لكن الغزاة الإسان

كَأُمَّ للمكسيك. لكن هذا لن يشفع لها أمام مَن اعتبروا قربها من كور تس لعنة

سعهوها كذلك لسهولة النطق) التي لعبت دورا اساسيا، كمترجمة، اثناء وصـوك هـرنان كـورتـس، أشهر الغزاة الإسان، إلى شواطئ المكسك. أنحبت المالينشِه من كورتس طفلاً پرہ فيه البعض بذرة عرق جديد. كما نظر اليها

تسببت بهزيمة أهك البلاد.

# تذكّروه عندما تبنون جسورا خرسانية



کان پمشی علی قدمیه في هذه الشوارع رنستو كارديناك يكاراغوا (2020 - 2020) كان يعبرُ الشارعَ ماشياً على قدميه ون عملٍ، دون نقود. الشعراء والعاهرات والمذنبون فقط فرأوا قصائده.

لم يُهاجر يوماً كأن معتقلاً. هو ميت الآن ليس له أيُّ أثر...

تذكِّروه عندما تبنون جسورا خرسانية، مُحرِّكاتٍ ضخمةٍ، جرَّارات، ومخازن فضّة، وحِكوماتٍ رشيدة. لأنه طَهَّر في قصائدهِ لغة قومهِ، التي سيكتبون بها يوماً عُقود التِّحارة، الدستور، رسائل الحب، والقرارات.

أفعاك متوارثة

ھندوراس (1981)

من شجرة العائلة

ماتت بين يدي كانت طيبة كضفائرها البيضاء. كانت قدّىسة بعيب واحد

أرواح مجهولة مُنْحَتَّ الشجرة كل شيء مضبوطاً على أطرافهاً. بعد أن كان عاملاً في منجم جدّي لأبي حَرَسَ مدرسة لثلاثين عامأ وحين كان ينام

بضع حوافٍ من أغصانها.

وأوروغواي، فكوستاريكا وهندوراس؛

والإطلالة على شعراء هذين البلدين

الأخيرين تحدث لأوّل مرّة، على حدّ علمِنا،

حول طبيعة هذا الشعر واتجاهاته

بمختلف تضاريسه، نلاحظٌ قُلَةُ احتفائه

بملامح المكان التي تعدّ من مميزات شعر

رائحة تراب تشيلي، ولم تبتعد قصائد

خورخي لويس بورخيس (الأرجنتين) عن

ألوان وأساطير وسماوات بلده. في شعر غالبية هؤلاء الشبان يطغى التصوير

الذهني، وتُقلّ ملامح التشكيل الملموس،

مع استَّناء شاعرين اثنين، هما دينيس

أفيلا من هندوراس، والشاعرة أمبر باست

الظاهرة الأكثر لفتاً للنظر في شعر بعض

فلسطين في إحدى قصائد خورخى بالماً، من

في اللغة العربية.

كان يتحوّل لكلب كي لا يجرؤ الطلّاب على القفر عن الجدار الذي يحمي اختباراتهم. في يوم موته هبط ساحرُ من الجبال وفتح فمه ليبتلع قوّة الرجل الأبسط في العالم

التردُّد المتواصل على المشافي.

ولعدّة أشهر كنت أرى كتبى ملقاة على الأرض الأثاث ليس في مكانه المزهريات محطّمة وصنبور مياه الاستحمام يدور ى منتصف الليل. ى عدَّة مناسبات كأنت روحها تجلس بجانبي في السرير وتراقب نومي. عاشت معنا منذ زمن ولم تشأ قط

أوروغواي، وهو الأشهر بين شعراء جيله: «أن تكون على قيد الحياة لايعنى أنك حے،

محمود درويش كان حياً في عمّان ورام الله

كما ترحل الشاعرة باولا بالبيردة اليير،

من كوستاريكا، إلى لبنان في قصيدة تحت

لكنه مات وهو يحلم بالبروة والجليل

حيث كانت طيوره حية أو ميتة».

تقتحم الأبعاد الحزينة لشرفتي

تعطي لبنان صورةً أكثر شاعرية».

بالطبع، سيجد القارئ في بعض هذه

المختارات أصداعًا بحفل به تاريخ أميركا

اللاتينية من صفحات النضال ألمرّ ضد

الظلم والإهمال والفقر والتعاسة، وصنوف

الشقاء ونطئم الاستبداد والانقلابات

التي خلقتها غِزواتُ جيوشُ الاحتكارات

الأجنبية، بدءاً من شركة الفواكه المتحدة

كلّ طفولة ضد الزنكّ هي

وها هي الرُّعودُ هنا

«سيارة تعبر

لم أعرف جدّي الآخر كان قد قُتل عام ألف وتسعمائة وستة وسبعين. كان قتله الطريقة الوحيدة ثورته.

الخروج

من ذلك البيت.

(قصائد مختارة من «لعنة المالينشه»، ترجمة عن الإسبانية: غدير أبو سنينة)

على الموقع الألكتروني

النص الكامك

عانيتُ من البرد تماماً كالملائكة إلَّا أنَّ هذهُ الأصداء ليست بقوة وعنفوان ما كانت تزخر به قصائد الأجبال الأقدم. أو ربما لأن مترجمة هذه المختارات لم تقصد أن يكون عملها شاملاً لأكبر عدد

الأميركِية ووصولاً إلى شركات البترول،

كما تُمثُّلُه خُيرَ تمثيلُ قصائد خورخي بالما:

صامتا ومضروبا

مدفوناً وأنا حيّ

مرجومأ بحجارتي

مطروداً من سماة

مفترىً عليّ ومغفوراً لم

ممكن من الاتجاهات الشعربة في قارّة ثريّة، إلى درجة لا يمكن تخيُّلها، بتنوّعها الثقافي والبشري ومناخاتها الفكريّة التي تتموّج بها.

(شاعر وروائي وناقد من فلسطين)

# فعاليات

Omaggio a Fellin

أن الطيور هي المبتكر

يتردّد فى المختارات

حنث إلى أصول عربيّة

الحقيقات للشعا

## ينظِّم المركز الثقافي الإيطالي في تونس العاصمة مساء اليوم بثاً مباشراً على صفحته في موقع فيسبوك للعرض الكوريغرافي فيلينيانا الذب يقام في مسرح **غالو** في مدينة ريميني الإيطالية. العمل من إخراج **مونيكا كاسيداي** ويقوم على مسرحة عوالم المخرج الإيطالي فيديركو فيلليني (1920 - 1993).

تخصّص مبادرة **فلسفة بالبلدي** (مصر) نشاطها الشهري لموضوع **الرأي العام،** وذلك يوم غد الخميس، بدءاً من الثامنة مساء. ينطلق النقاش من محاضرة تلقيها **نهت سالم** عبر فيسبوك، ومن ثم يجرب تناول ثلاثة محاور : هك يمكن تكوين رأي خارج نطاق خبر تنا الشخصية؟ في حاك أجمع الناس على فكرة، هك يعني ذلك أنها صحيحة؟ هك يتعلَّف الرأب العام بمسألة تهم كك الناس بالضرورة؟

ضمن سلسلة **نساء فنانات** التي ينظّمها متحف **دار إي ديستوار** الفرنسي، تلقي غداً اُستاذة الفنون التشكيلية **بالوما موان** محاضرة افتراضية بعنوان **الفن: الجسد باعتباره مادة**، حيث تتناوك بالدرس أعماك فنانات معاصرات مثك: جينا باني، ومارينا أبراموفيتش (الصورة)، وآنا مندييتا، ويانا شتيرباك.

ينظِّم **مركز خليك السكاكيني الثقافي** في رام الله، مساء اليوم، ورشةُ عبر تطبيق زوم، حول صناعة البودكاست بعنوان **الصوت والنشر**، يقدّمها كل من هبة عفيفي وشهد بني عودة ومحمد خريزات. من المواضيع المطروحة: استخدام المؤثرات الصوتية، والمزج النهائي للأصوات، وكيفية إنشاء قناة بودكاست.