# ثقافة

### ذكرم مىلاد

المريب المراب

الممارسات

الضجيج من جهةٍ أُخرى.

والتصفيق والصُّور الفوتوغرافية

جزءاً ثانوياً منها، لكنّها قطعاً

في السنوات الثلاث الأخيرة،

تداؤلت ثلاثة وجوه وزارة

الثقافة (بمعدَّل وزير لكلِّ سنة)،

لكنَّ شيئاً لم يتغَيَّر، سوى

على المستوياتِ الإدارية (إذْ

يستبدلُ كلُّ وزير الفريقَ القديم

بآخر جديد): الاهتمام المفرط

بالأنشطةِ الرسمية، الفارغة إلّا

في ما ندر، والتي تضمن مروراً بنشرة «الثامنة» التي يُشاهدها

الرئيس، التكرار الذي أصبحَ

مُملًا لأسطوانة العمل على

تطبيق برنامج الرئيس، والذي

للثقافة»، دون أنْ يُخبرنا

أحدُهم بمضامين هذا البرنامج

وعناوينه العريضة، والإهمال

- عن قصدٍ أو دون قصدٍ،

للقضايا الأساسية والملحّة.

ليست جزءاً أساسياً فيها.

القديمة

تعكس حياةُ الكاتب والسياسي الراحل، الذي تمر اليوم ذكرت ميلاده المائة، بشكل ما، التقلِّبات السياسية والأيديولوجية في يوغسُلافيا السابقة ثمِّ في كوسوفوً؛

# سنان حساني

# الذري نسيته كوسوفو

# صاحب «بدأ العنب ينضج» في مئويته

حتى 1912، ولكنِّها أصبِحَت ملتقيَّ

للجيّل الجديد «اليوغسلافي» الساخط

على الأوضياع في هذه الدولة الجديدة،

خصوصاً في ما يتعلّق بالمسلمين فيها،

والذين كانوا يتعرضون لضغوط متواصلة

للهجرة إلى تركيا، وهو ما أوجد في هذه

المدرسة «بؤرة يسارية» خرج منها الجيل

الأول الذي التحق بـ «الحرب الشيوعي

اليوغسلافي» بعد أن تولّى جوزيف بروزّ

في عام 1941، تخرّج حساني، مع انهيار يوغسلافيا الملكية نتيجة للاجتياح

تيتو إعادة تنظيمه عام 1936.

### محمد. م الأرناؤوط

🥌 تُصدُّل حالــة الــروائـــ والدبلوماسي والسياسي الكوسوفي، سنّنان حسانيّ (1922 - 2010)، حالة صارخةً لتبذّل الأحوال والأدوار خلال عقود من حياة يوغسلافي السابقة: من شخص خرج من القاع الاجتماعي في جنوب «مملكة يوغسلافيا» ضمن أقلّية غير مرغوب فيها في هذه الـدولـة، إلـى شخصية أدبية وسياس بارزة تعكس التحوُّل الكبير الذي طرأ على الوجود الألباني في «جمهورية يوغسلافيا الفُّدرالية الاشتراكيَّة»، حتى أصبح رئيس

وُلَّد حساني في مثل هذا اليوم من عام 1922 في قرية بوجران جنوب شرق كوسوفق، بعد عشر سنوات من نهاية الحكم العثماني في مجتمع بقي محافظا على ثقافته الموروثة وعلى المدارس التي بقيت من الحكم العثماني، ومنها «مدرس بعيك س. عيسى بك» الإسلامية في مدينة سكوبيه المُجاوَّرةُ، والتِّي انتسَّبِ إليَّها ليتخلُّصْ مَنْ الفقر المُدقع، نظَّراً لما كَانُتُ توفُّره من سكن داخلي ولباس وطعام مجّاناً لطلّابها.

وجد حساني نفسه في عالم آخر، في مدينة كبيرة كأنت عاصمةً ولاية كوسوفق

الألماني- الإيطالي لها، فالتحق بوحدات الأنصار (البارتيزان) التابعة لـ «الحزب الشيوعي» الذي دعا إلى إعادة تشكَّل يوغسلافيا جديدة تعترف لجميع الشعوب والقوميات بالمساواة. ولكنّ حساّني اعتُقل فَى رَبِيعَ 1944 وأُرسل إلى معسكر اعتقال قرب فيينا بقي فيه دُتى نهاية الحرب العالمة الثانية. كانت «مدرسة عيسى بك» حاضنةً للجيل

الألباني الأوّل الدّي شُكّل نواة المثقّفين الروّاد الذين بروزا لاحقاً في الفكر والأدب والسياسة، بعد الاعتراف للألبان بحكم ذاتى يشمل حقوقهم الثقافية والسياسية في هذا السياق، برز اسمُّه في المجال السياسي عبر صعوده في هرمية الحزب



القرن الماضي؛ حيث نشر عام 1957 «بدأ العنب ينضج»، التي كانت أوَّل روائة في الأدب الألباني الحديد في بوغسلافيا التيتوية، وأتبعها عام 1961 برواية «ليلة عكرة»، ثمّ صدرت روايته الثالثة «حيث يتفرّع النهر» عام 1963، ثمّ «الولد حامل الوسام» عام 1967، ثمّ «الريح والبلوط» عام 1973، ثمّ «طفولة جون فاترا» عام 1977، ثمّ «النهر الفائض» عام 1980.

وتخرَّج منها عام 1952، ليُصبح رئيس «الاتحاد الاشتراكي» في كوسوفو، ثم مدير مؤسّسة الصّحاّفة والنّشر (ريلينديا) وغيرها. خُلال خمسينيات القرن الماضي، برز ب . اسم حساني بقوّة في مجال جديد: الأِدب ....... بـرز اســم سنــان حـسانــي بـقــوّة في لألباني. كانَّت اللَّغة ٱلألبانية ممنَّوعةُ في محال الأدب الألباني خلال خمسنيات

الجديد الحاكم في كوسوفو، ولكن مع

انفجار الخلاف بين ستالين وتيتو في صيف 1948 وحصار «المعسكر الاشتراكي»

لـ«يوغسلافيا التحريفية»، رأت القيادة

اليوغسلافية في خريف 1949 أن تُرسل

وفداً من شخصيات مسلمي يوغسلافيا

إلى قلب العروبة والإسلام (سورية ومصر

والسعودية) بمناسبة الحجُّ، لتسويق

صورة مختلفة عن المسلمين في «يوغسلافيا

لشيوعية». كان الوفد برئاسة رئيس

العلماء المسلمين إبراهيم فائق أغيتش،

أي رأس المؤسّسة التي تمثّل المسلمين وترعى شؤونهم الدينية والثقافية، وضمّ

شُخْصيات مسلمة من البشناق والألبان؛

كان من بينهم سنان حساني. في الطريق إلى مكّة لأداء الحج، توقّف

عي التعريق إلى القاء شيخ الأزهر، بغيةً

عرض صورة إيجابية عن حالٌ المُسلمين في «يوغسلافيا الشيوعية»، في الوقت

لذَّى كَانت الصحافة المصرية وعيرها

تقدّم صورة سلبية عنهم. وفي السعودية،

حظى الوفد باستقبال جيّد بعد سوء

تفاهم، واعتُبر ضيفاً على الملك عبد العزيز

واجتمع مع الأمير فيصل وغيره، وعاد منّه حساني بلقب «حاج»، وهو اللقب الذي

لم يعد يُذكر في بالأده بعد صعوده في المرمية السياسية والثقافية؛ فقد التحق

بعد عودته بمدرسة العلوم السياسية،

المخصّصة للكوادر الحربية، في بلغراد،

يوغسلافيا الملكية (1918 - 1941)، سواءً في التعليم أو النشر، ولذلك بقى الألبان في غرَّبة عن تطوُّر الأدب الألباني الجديد بعد نهاية الحكم العثماني سوآء في ألبانيا أو في سواها. ولذلك حدثت في توسوفو نقلة كبرى في الأدب الألباني من التراث العثماني إلتي هضم الأجنتاس الأدنية الجديدة (الرواية والقصّة والمسرحية) لتى كانت تعكس الاتجاهات الجديدة في أوروبا ما بعد الحرب العالمية الثانية. فيّ هذا السياق، برزت موهبة سناني الرواية؛ حيث نشر عام 1957 «بدأ العنت ينضج»، والتي كانت أوّل رواية في الأدب

الألباني الجديد في يوغسلافيا التيتوية،

وأتبعها عام 1961 برواية «ليلة عكرة»، ثمّ

صدرت روايته الثالثة «حيث يتفرّع النهر» عام 1963، ثمّ «الولد حامل الوسام» عام 1967، ثمّ «الريح والبلوط» عام 1973، ثمّ «طفولة جون فأترا» عام 1977، ثمّ «النهر

من الحاج سنان إلى الرئيس سنان صدرت الرواية الأخيرة في السنة التي

رحل فيها تيتو وبدأ القلق الدائم على «يوغسلافيا ما بعد تيتو»، انطلاقاً من مظاهرات عام 1981 في كوسوفو، والتي بدأت معها دوّامية تفكُّك يوغسلافيا وانهيارها أخيراً حتى 1999. في هذه الظروف ارتأت القيادة اليوغسلافية أنتعيد حساني إلى رئاسة الحزب في كوسوفو لتطبيع الأوضاع في الوقت التي التهبت المشاعر القومية في كُل أرجاء يوغسلافيا. وفى هذا السياق، عُـيّن عام 1985 نائباً لرئيس يوغسلافيا، حسب النظام الرئاسي الجديد لمرحلة ما بعد تيتو، ثم رئيساً ليوغسلافيا عام 1986. لكنّ حساني كان يمثّل وسطية الكبار للحفاظ على تسخة

مصحّحة من يوغسلافيا التيتوية لم تعد تفلح أمام اندفاع الجيل الجديد من القادة (توجمان وميلوشيفيتش وجوكانوفيتش وغيرهم) لخيارات قومية يحظون فيها بالشعبية بوصفهم «منقذين». ي حياته الأديث، كانت أعمال حساني

نُطبع وتُترجم وتكرّم بأعلى الجوائزّ في يوغسلافيا (جائزة أفنوي عام 1978 تكُرِيْماً لمجمل كتاباته)، بنتما خظبت روايته «الريح والبلّوط» بشهرة كبيرة، بعد أن تحوّلت إلى فيلم ثم مسلسل سينمائي خُـلال بِينُ سُنتًىٰ 1979 و1980. جاءتً شهرة الرواية من كونها تتعرّض، بجرأة كبيرة، إلى تشوَّهات التجربة اليوغسلافية خَلْالُ سُنُوات ما بِينِ 1948 و1966، والتَّم برزت في ممارسة الضغوط على مسلم يوغسلاقيا للهجرة إلى تركيا. ومن هنا كانت حساسية الفيلم الـذي نقل تلك التشوّهات بجرأة عام 1979 كبيرةً إلى حدّ أنَّ الأمر كان يحتاج إلى موافقة من تيتو لعرضه بعد أن شاهده شخصياً.

كانت هذه الرواية بالذات ما جعل حساني

بوغسلافيا بين سنتبى 1987 1986

أصدر أوّل رواية فى الأدب الألباني الحديد في يوغسلافيا

فعاليات

يعود ثانية إلى المنطقة العربية عبر الترجمة التي أنّجزها محمدٌ موفاكو وصدرت عن «الْمؤسّسة العربية للأبحاث» في بيروت ضمن سلسلة «ذاكرة الشعوب». وقد حظيت الترجمةُ باهتمام في يوغسلافيا نظراً لأنّ الناشر المعروف هاني

فقد تدرّج من القاع الاجتماعي في الجنوب ليُصبح رئيساً في الستّينيات، وحظيت

أعمالُه الأَدبية بالانتشار والتكريم، ثُمّ جرب تغييب اسَمهُ وكتاباته منذ التسعينيات

الهندي (أحد مؤسّسي «حركة القوميّينّ العرب») زار بلغراد في ربيع 1987 ليجتمع فى قصر الرئاسة بالمؤلّف (الذي غدا رئيساً ليوغسلافيا) وبسلّمه نسخّة شخّصية من الترجمة العربية. إلّا أنّ هذه الترجمة وصلت إلى بلغراد في ذروة الخلافات بين القادة الكبار والجدد حول مراجعة «يُوغسلافيا التيتوية»، ولذلك أصبحت جرأة الرواية وترجمتها العربية تؤخذ عليها باعتبارها «ترجمة قومية» تشوّه صورة يوغسلافيا في العالم العربي! (كاتب وأكآديمي كوسوفي سوري)

النص الكامل على الموقع الالكتروني

### اطلالة

## أنقذونا من الذاكرة

لا يبدو أنّ لحكاية الحرب نهاية واضحة ومُحدّدة، فما أن تنتهى المعارك التي يأتي بها الآخرون حتّى تبدأ معارك من نوع آخر، تأتى بها ذاكرةُ من عاشّ سنوات الحرب أو أياماً منها. ذلك لأنّ الإنسَّان يشهد في الحرب أحداثاً لا تُنسى، حتّى لو استمرّت لفترةٍ وجيزة بمقياس العمر الذي قد يعيشه، إذ ترسم مواقفٌ صعبة مصيرَه بصورةٍ نهائية.

ليُست الحرب حدثاً عادياً، حتَّى لو شاع استخدام تفاصيلها في أدب اليوميّات بهدف تصوير البطولة التي قد تنطوى عليها الحياة مقابل آلموت، حتّى لو شاع استخدام تفاصيلها في أدب المذكّرات بهدف تصوير البطولة التي قد تنطوى داخل المرء، الذي هزم الحرب يوماً، وهزمه العيش في إثرها. ليستت الحرب حدثاً عادياً، حتّى لو تنادى حشدٌ من المثقّفين والسيّاسيّين وقالوا بحتمية وقوعها وتلقائيته، لإحداث تغيّرات من نوع ما، وقالوا في استثمار نتائجها لتحسين شروط ما لربما تُعبّر عن الحربُّ مفرداتُ تجيء بعد انتهائها، وبهدف التعامل مع آثارها، مثل ما يُعرف في الطب النفسيّ باضطراب ما بعد الصدمة، أي، إنّ الصدمة قد حدثت. والأمر الوحيد الذي . بإمكان الناجين منها القيام به هو التعامل مع الاضطرابات النفسية التي خُلُفتها في داخلهم. وحكماً فإنّ الآخرين، ممّن يعيشون معهم، يجدون أنفسهم مضطرّين كذلك إلى التعامل مع اضطرابات الناجين. وعلى ضوء هذا، ينشُّأ نوعٌ من العلاقات قوامها التعاطف إلى أن يجد الناجون سبيلاً للتعاطى مع ذاكرتهم. وهنا يمكن للأدب أن يجد دوراً يقوم به في حمأة الأدوار التي يجد الناجون أنفسهم معرّضين لها.

يعيدُ الأدب ترتيب الذاكرة، أو يعيد إخراج أحداثِ بعينها من رميم الذكريات والماضي، وفي هذا فضيلتهُ. لكن يخال المرء أنُّ أدب الحروب يَلقي رواجاً في مجتَّمعاتِّ لم تشهد حرباً، ذلك لأنّ الناجين يتجنّبون ذكرياتهم. قد يكتبونها، ولكنهم لا يجدون في القراءة عن حرب عرفوها أيّ طائلٌ. قد تكون الكتابة بالنسبة إليهم نوعاً من التشفّي في القتلة الذين أرهبوا حيواتهم. حتّى يخال المرء أنّ أدب الحرب يُكتب في مكّان، كي يُقرأ في آخر. يكتبه قوم، كي يقرأه قومُ آخرون وفي هذا، إلى جانب التشُّفِّي في القتلة وفضحهم، هوس بإخبار الآخرين بما حلّ بهم، ببلادهم، وما المصائر التي مضوا إليها بسبب واقع الحرب، أو بدفع من حدث الحرب. ويتّضح أنَّ الكتابة عن الحرب أمرٌ، والقراءة عنها أمرٌ آخر.

يمكن أن يكون أدب الحرب أدباً ممتعاً، شرط أن ينطوى على محتوى إنسانيّ. لكن بالنسبة إلى من شهدها لربما لا يكون قادراً على قراءة أدب عنّ الحرب. فذلك الحدث غير العادي سيخرج من بين الصفحات ويجد سبيله إلى الذاكرة البشرية التي تصارع كي تنجو، وبصورة دائمة تصارع كي تنسى، ويكاد يصرخ الناجون: أنقذونا من الذاكرة. لقد اختزنت ذاكرتهم الكثير من المجازر الكثير من الفقد، الكثير من الاعتقال والعنف، والكثير الكثير من الخوف.

(روائي من سورية)

# مراجعة صامتة أخفت اسمه وألقابه ورواياته

عندما رحك في آب/ أغسطس 2010، لم يعد لسنان حساني مكان في كوسوفو يُدفن فيه، فدُفت في بلغراد التي عاش فيها سنواته الأخيرة

سنان حسانی (الی الیسار)

مع الناشر هاني الهنَّديُّ الى اليمين)، وبينهما محمد

موفاكو مترجم «الريح

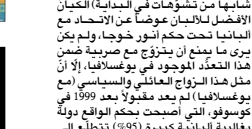
والبلوط» التي تظهر على



التي سبق أن زارها عام 1949. وهذه المرّة عبر الترجمة العربية التي أنجزها محمد موفاكو لرواية «الريح والبلوط»، وصدرت عن «المؤسّسة العربية للأبحاث» في بيروت ضمن سلسلة «ذاكرة الشعوب». وقد حظيت الترجمةُ باهتمام في يوغسلافيا نظراً لأنّ الناشر المعروف هاني الهندي (أحد مؤسّسي «حركة القوميّين العرب») زار بلغراد في ربِيع 1987 ليجتَّمعَ في قُصر الْرئاسة بِالْمُؤَلِّفُ (الذي غدا رئيساً ليوغسلافيا) ويسلِّمه نسخة شخصية من الترجمة العربية. إلّا أنّ هذه الترجمة وصلت إلى بلغراد في ذروة الخلافات بين القادة الكبار والجدد حول مراجعة «يوغسلافيا التيتوية»، ولذلك أصبحت جرأة الرواية وترجمتها العربية تؤخذ عليها باعتبارها «ترجمة قومية» تشوّه صورة يوغسلافيا في العالم العربي! في غضون ذلك، كان سنان حساني يحظى في كوسوفو بتكريم إثر تكريم لإسهاماته في المجال الثقافي، منذ أن دخل في التاريخ الثقافي باعتباره مؤلف أول رواية نُشرت بالألبانية عام 1957، وصولاً إلى عام 1986 عندما انتُخب عضواً في «أكاديمية العلوم والفنون» في كوسوفو. ولكنّ الأحداث اللاحقة جرفت يوغسلافيا إلى نهايتها مع سلسلة الحروب التي بدأت في سلوفيني عام 1991 وانتهت في كوسوفو عام 1999، لتتحوّل يوغسلافيا إلى سبع دول.

عاد سنان حساني ثانية إلى المنطقة العربية

2005 كتابة «في مركز الأحداث: حوارات مع يعرفون مَن هو سنان حساني! كان حساني يمثُلُ الجيل القديم الذي رأى



كوسوفو، التي أصبحت بحكم الواقع دولة بغالبية ألبانية كبيرة (95%) تتطلُّع إلى تكامُل مع ألبانيا المجاورة، مع أن دستورها حرّم عليها الاتحاد معها. في هذا الوضع الجديد، جرت مراجعة صامتة اخَّتفى معها سنان حساني ورواياته وألقابه ومكانته في الأكاديمية، ولذلك عندما رحل في الثامن والعشرين من أب/ أغسطس 2010، لم يعد له مكان في كوسوفو يُدفن فيه، فدُفن في بلغراد التي عاش فيها سنواته الأخيرة متَّقاعداً، بعد أن باح بما لديه للصحافي الكوسوفي طاهر بريشا، الذي أصدر عام

في «يوغسلافيا التيتوية» (على الرغم مما

شابها من تشوُّهات في البداية) الكيانَ

ألبانيا تحت حكم أنور خوجا، ولم يكن

يرى ما يمنع أن يتزوّج مع صربية ضمن

هذا التعدُّد الموجود في يوغسلافيا، إلَّا أنّ

يوغسلافيا) لم يعد مقبُّولاً بعد 1999 في

هكذا، لم يعد سنان حساني موجوداً سوى في قريته بـ وجـ رأن، الـتيّ عــ أرضٌ معظم سكانها في 2015 اقتراحاً لنزع اسمه من الشارع الرئيس فيها. وبذلك يمكن القول الآن إنه لدينا جيل جديد يشكّل حوالي خمس سكَّان كوسوفو (ممِّن ؤلد بعد 1999) لا







الفو توغرافية، والتنصيب، والمواد الأرشيفية.

**رسائك حُبّ** عنوان معرض للفنّانة والمصوّرة التونسية **هالة عمّار** (1969)، افتُتح في غاليري **لا لا لاند** بالعاصمة الفرنسية باريس في الثالث والعشرين من نيسان/ أبريك الماضي، ويستمرّ حتى الحادي والعشرين من أيار/ مايو الجاري. تسائل الفنانة تاريخها الشخصي، وتاريخ بلدها ومجتمعها، من خلاك أعماك تجمع بين الصورة

**التحليك النفسي والفلسفة: فلاسفة اللاشعور** عنوان سلسلة من ثلاث محاضرات تلقيها الباحثة كايث باريت في **متحف فرويد** بلندن على يومين: التاسع عشر من الشهر الجارب (بدءاً من الواحدة والنصف ظهراً) والعشرين منه (بدءاً من الخامسة عصراً). تتناوك المحاضرة كلّاً من شوبنهاور ونيتشه وكبير كيغارد.

حتى 13 آب/ أغسطس المقبك، يستضيف **غاليري صفير زملر** في بيروت معرضاً للفنان السويدي ـ الفلسطيني **طارق كيسوانسون** (1986)، بعنوان **العش.** يلجأ الفنَّان إلى العديد من الوسائك التعبيرية (الصورة، المونتاج، التركيب) التي ينوَّع من خلالها على مواضيع مثك الهوية، والانتماء، واللغة، والذاكرة.







محمد علاوة حاجب في المشهد الثقافي الجزائريُّ الكثيرُ مِن الاحتفالات والتكريمات والتصفيق والصُّوَر الفوتوغرافية والنزر اليسير من الثقافة. هذا حالُ الشقّ الرسميّ مِنه، وهو سوادُه الأعظم. أمّاً الشقُّ المستقِلّ، فلا يكادُ يُرى أو يُسمَع، لضالة مساحاته مِن جهة، ولتواريه خلفَ كلِّ ذلك

ليوغُسلافيا بينْ 1986 و 1987. ليس في الأمر جديد يُذكر. لكنَّ استمرأره بهذه الوتيرة الثابتة يُذكّرنا بوجود خللِ عميق في فهم الدولة للثقافة، بمفهِّومها الوَّاسع، أو للمؤسَّسة الثقافية الرسمية بوصفها كياناً يُفترض أن يضطلع بمهمّات دقيقةٍ واضحة، قد تكون الاحتفالاتُ والتكريمات

# بطاقة