ليســت هنــاك حاجة لأحد كي ينكــر تراثه القومي أو روابطــه الأهلية، كي يكون مواطنا صالحا، ولا يشــكّـك ذلك شــرطا لتأكيد مواطنتــه في الدولــة القائمة، ولا في جعك هذه الدولة أكثر تحقيقا لشــروط الازدهار والتقدّم المادي والسياســي وحكم القانون

# مطالعة في الهوية وتكوين الدوك

# عن أزمة الوطنية السورية

#### برهان غليون

### في التمييز بين الهوية الثقافية والهوية الوطنية

تحتل مسألة الهوية موقعا متميزا اليوم في النقاش السوري في سياق البحث عن تفسيرات عقلانية للعنق الاستثنائي الذي شبهدته ألبلاد في العقد الأخير، والَّذي لاَّ تزال وقائعه المرعبة تتكشف كل بوم بشكل أكبر، من جهة، وكذلك للتشتِّت الذي عرفته مقاومة السوريين السياسية والمسلحة، وعجزهم عن تنظيم قيادة موحدة تجمع شتات فصائلهم وتثمر جهودهم التى لا تقل استثنائية عما واجهته من عنف ويميل معظم السوريين وباحثون كثيرون فَى الشأن السوري، والعربي عموما، إلى طرّح هذه المسألة في إطار إشكالية الهوية، والتساؤل عمِا إذا وجدت هوية وطنية سورية أم لا، وما هي أسباب غيابها أو

وقد أصبح من العادي أن بتساءل السوري السيط عما إذا كان وجود شعب سوري (واحـد) حقيقة أم وهـمـا، وفيمـا إذا كـانّ بأمكانه لو وجد أن يستعيد وحدته، بعد ما جرى من فظائع خلال العقد المنصرم، والذي لم يقل كلمته الأخيرة بعد. وعندما تطرح مسألة الهوية في سورية، وربما بلدان المشرق عامة، يتجه الفكر مباشرة إلى ما درج الباحثون على تسميته التكوين الفسيفسائي للمجتمع السوري، أى التعددية الدينية والقومية التي رافقته متذ نشوء الدولة في العشرينيات من القرن

ن ذلك أنه كان لهذه البنية الفسيفسائية دور كبير، إن لم يكن الدور الأكبر، في الحيلولة دون نشوء هوية وطنية، تجمع الإرادات وتوحد الرؤى وتعزز التضامن بين أبناء الشعب الواحد. وأن قشل الدولة في توليد الجماعة الوطنية ذات الإرادة الواحدة يعود الى هذه التعددية التي أستحال تحقيق الانسجام فيما بين أطرآفها. وهذا يفترض ضمنا أن جوهر الأمة، بمفهومها الحديث المرتبط بالدولة، يكمن في تجانس سكانها. وقد بذهب بعضهم أتعد من ذلك، فبعتقد أن الحديث عن شعب أو أمة سوريين لم يكن إلا خُدعة ذاتية، أو تركيبة خارجية، استعمارية، لا تتوفر لتحقيقها أي عوامل و شروط موضوعية. وأن من الطبيعي والعقلاني اليوم الاعتراف بذلك، والسير نحو تقسيم هادئ أو بحكم الأمر الواقع. وهذا ما هو حاصل اليوم، وما تشجّع عليه الدول الغربية باسم الفدرالية أو اللامركزية، أكان ذلك عن اقتناع أم لمصالح سياسية واستراتيجية لا فرق.

تسعى هذه المقالة إلى نقد هذه المقاربة، أولا من خلال التفريق بين الهوية الثقافية العابرة للتاريخ وللحدود الجغرافية السياسية، كما هو حال العرب مثلا اليوم، والهوية السياسية (الوطنية) التي هي، بالضرورة، هوية اصطناعية تنشأ مع تكوين الدولة الحديثة، وتثبيت حدودها وحقوقها ومصالحها، وهي ترتبط بها حتما. وثانيا إبراز عجز هذه المقاربة الأنثروبولوجية، لا عن تقديم أي فهم صحيح للأزمة فحسب، وإنما أيضا عن تصوّر أي أفق لتجاوزها. ومن ثم تكريس القطيعة بين ما أصبحت تسمِی «مکوّنات»، وهی مفردة تعکس انهيار الوطنية الواحدة في الوعى النظري مثلما هي في الواقع. وثالثا، في ما وراء ذلك، إلى إلقاء بعض الأضواء على مفهوم الأمة، بوصفه مفهوما سياسيا بالأساس، وتمييزه عن مفهوم القومية الثقافي، وربطه بمفهوم الدولة الحديثة بوصفها صناعة . سياسية واعية، وتأطيرا للمجتمع الأهلي، لا انعكاسا مباشرا وبسيطا له، وقد تطوّرت مفهوما وممارسةٍ، ولا تـزال من خلال معارك مستمرّة منذ أربعة قرون. ورابعا، لتأكيد الموقف الذي عبرت عنه فى كتابى عن الطائفية، والذيّ يرى في هذه التعدِديةُ مصدر إثراء للهوية والوطنية لا إفقارا ولا

في وهم التجانس الثقافي

يشكِل التفكير في الهوية بمنطق التجانس،

أحد مخلفات الأدبيات القومية الكلاسكية

التي ركِزت منذ القرن الثامن عشر على

وحدّة اللغة والثقافة والتاريخ، وأحيانا

العرق، وأدِت إلى حروب قارّية لتقريب

الحدود الجغرافية للدولة من الحدود

الثقافية. ويلتقي هذا التفكير مع ما تنادي

به اليوم حركات اليمين السياسي المحافظ والمتطرّف في أوروبا التي ترى أن ازدياد

عدد المهاجرين من المسلمين والأفارقة

والأسيويين، وغيرهم يهدد هوية الدول

الأوروبية، بمقدار ما يحمل معه ثقافات

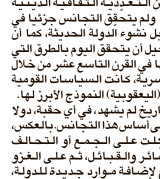
والحال أنه، بعكس ما تشيعه نظريات

مناقضة لقيمها الثقافية.

وسوء مآله

التجانس هذه، لا يوجد منطقة جغرافية خالعة من التعددية الثقافية الدينية والقومية. ولم يتحَّقِق التجانس جزئيا في أي قِطر قبل نشوء الدولة الحديثة، كما أنّ منَّ أُلسَّتحيل أن يتحققَ اليوم بالطرق التي تحقق فيها في القرن التاسع عشر من خلال قوانين قسريَّة، كأنَّت السيَّاساتُ القوميةُ الفرنسية (اليعقوبية) النموذج الأبرز لها. كما أن التاريخ لم يشهد، في أي حقبة، دولا تشكِلت على أساس هذا التحَّانس. بالعكسّ، لقد تشكِلت على الجمع أو التحالف سن العشَّائر والقسائل، ثم على الغزو والتوسع لإضافة موارد جديدة للدولة، كما فعلت الدول الإمبرطورية التاريخية ولذلك، اعتبر بعضهم أن القومية، كما ظهرت في القرن التاسع عشر، لم تكن سوى أسطورة أو صناعة خيالية ورمزية برزت للتعويض عن تقويض العصبيات الأهلية الحميمية (بندكت أندرسن). لكن الدولة الحديثة سرعان ما تخلت عن هذه الأسطورة القومية، مع تقدِمها في النضج السياسي، لتتماهى مع الديمقراطية التي تراهن على إدماج الأفراد، من كل الطوائف والمذاهب والإثنيات، في الجماعة الوطنية الواحدة، مع تركهم يعيشون انتماءاتهم واعتقاداتهم الأخرى كما يحلو لهم. فصارت السياسة تعني تعميم حقوق المواطنة، ومن ثم تنامي الفردية الحرّة، وتكوين رابطة ربما كان من الأصبح نعتها اليوم بالمدنية أكثر من القومية أو الأمة. وصيار من وظائف الدولة إدارة التعددية الفكرية والسياسية والثقافية بدل البحث عن صهرها أو طمسها، بوسيلة أو أخرى، كما كان الحال في بداياتها. أما شيعارات القومية الكلاسيكية فقد تحوّلت إلى عنصر مقاومة لهذه الثورة المدنية، وصارت جزءا من عدة اليمين المتطرّف الإيديولوجية وسلاحه في محاربة المهاجرين واللاجئين الذين جِرمُوا من دولة المواطنة ومن أي حماية دولية.

ثم إن الهوية، أي هوية، لا توجد بالمطلق لأنها ليست ماهية ثابتة تولد مع المرء، وتتحكِم في وجوده إلى النهاية، فالهوية تعبيرٌ عن علاقة اجتماعية هي بالضرورة تعددية، فالفرد يدخل في علاقات مع الأسرة، ويأخذ اسمه منها، ومع الجماعة الإثنية أو



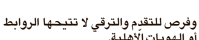


الهوية لا توجد بالمطلق لأنها ليست ماهية ثابتة تولد مع المرء، وتتحكَّم في وحوده إلى النهاية

يقتضى الانتماء للدولةالحديثةالأخذ بقانونها واحترام المبادئ التي تقوم عليها

الدينية التي ينتمي إليها، ومع الحي أو القرّية أو المدّينة أو الحرّب أو النقّابة .. إلخ. وتعكس هذه الانتماءات مراكز اهتمامه ونشاطاته، وما يعرف عن هويته، أي ما يمثله، في نظر ذاته أولا، وفي نظر الآخرين الذين يتعاملون معه بوصفة ذاتا مستقلة أيضا. ومن مجموع هذه الانتماءات تتشكل شبكة الاهتمامات والمصالح والتطلعات التى تكون هويته أي فرادته، بوحدتها وتعدّد أبعادها وتناقضاتها أيضا. ولا يختلف الأمر بالنسبة للفرد في علاقته

بالدولة التى تحتل موقعا مركزيا فى شبكة علاقاته المتعددة لكنها لا تستنفدهاً. إنما تشير إلى رابطة من طبيعة أخرى، سياسية، تضاف إلى مجموع انتماءاته الأهلية أو المدنية. وكما يرتب انتماء الفرد لأسرة، أو عشيرة أو نقابة أو مهنة، الإلمام بلغة وثقافة مشتركة وقيم أساسية عليه استيعابها والالتزام بها، حتى يعترف له بعضويته فيها، كذلك يقتضى الانتماء



# بغياب المواطنة

للدولة الحديثة الأخذ بقانونها واحترام

المبادئ التي تقوم عليها. والالتزام بقانون

الدولة هو أساس العضوية فيها، أي اكتساب صفة المواطنة، الحيل الرابط بين

أفرادها. وتعني المواطنة التمتِع بالحقوق

الأساسية التي تتصدرها الحرية، بمعنى

استقلال الفرد بقراره فيما يتعلق بحياته،

وبالمساواة في ممارسة هذه الحقوق. ولا

يوجد دستور لدولة حديثة لا يقوم على

ميداً المساواة في الحقوق والواجبات، حتى

في الدول التي لآ تحترم تطبيقه، فمن دونه

لا توجد مواطنة، ولا بالتالي دولة بالمعنى

هـذا يعني أن الدولـة الحديـتـة لا تستمد

شرعيتها من تقاليد وأعراف ثابتة سابقة

عليها أو من فكرة الـوازع الخلدونية

بوصفه ضرورة لتحقيق النظام، وإنما

من تأسيسها رابطةِ جديدةِ تجمع بين

الأفراد من خارج الروابط الدينية والقبلية

أو الإثنية التي تفرّق بينهم، وتضاف إلى

الروابط القائمة. وهي رابطةٍ من نوع خاص

تقوم على المشاركة في حياة سياسية واحدة

محورها المشاركة في تحديد مهام السلطة

العامة، وفي مناقشة القرارات التي تؤثر

في مصير الأفراد وتعديلها. وليست الدولة

إلا المنظم المركزي للحياة السياسية، أي

الممارسة الجماعية للسلطة المنبثقة بشكل

غير مباشر من الشعب. وهي لا تستمد

شرعيتها إلا من توافقهم وتواضعهم على

قانون بجعل من إراداتهم المتعددة إرادة

واحدةً، هو قانون المواطنة، بصرف النظر

وفى هذه الرابطة الجديدة، ليس المهم

اللحمة الموروثة ثقافيا أو بيولوجيا، كماً

في العائلة أو العشيرة أو القوم/ القومية،

وإنما ما يكفله حكم القانون من حقوق

للفرد، وما تقدمه المواطنة من إمكانية

المشاركة في القرارات العمومية. هكذا لا

يصبح الفرد مواطنا على حساب انتماءاته

الأهلية إلى عائلة أو عشيرة أو جماعة

دينية وقومية، ولكن بالإضافة إليها. لذلك

لا تقتضى المواطنة أو تأسيس أمة وجماعة

وطنية محو الروابط والتجمعات الأهلية

أو التنافس معها، وليس هذا هدفها. إنها

تدشِين منصِية جديدة، لتواصل الأفراد

وتعاونهم بوصفهم أفرادا مستقلين، فيما

وراء انتماءاتهم العضوية، لتحقيق مصالح

وفتح آفـاق لا يمكن تحقيقها في الأطر الخاصة الأخرى وهنا تكمن خصوصية

الدولة وهويتها بوصفها مركز تنظيم الحباة السياسية الجديدة، وجهازها

العصبي، ومحور بناء الأمة المكونة من

أفراد أحرار ومتساوين وفاعلين في

الحياة العامة، أي مشاركين في القرار على مستويات مختلفة، بصرف النظر، كما سبق

هكذا صارت الدولة الوطنية مطلب جميع

الشعوب ومدخلها إلى مسرح التاريخ

العالمي ووسيلتها للتفاعل مع الشعوب

الأخرى. وصارت القوميات الصغيرة

والكبيرة تطمح إلى إنشاء دولها الخاصة،

ليس من أجل الحصول على حقوق المواطنة:

الأمن والحرية والسعادة وتحسين شروط

الحياة المدنية فحسب، وإنما، أكثر من ذلك،

لما تفتحه أمامها وأمام أفرادها من آفاق

الذكر، عن انتماءاتهم الأهلية وخارجها.

عن اعتقاداتهم وهوياتهم الثقافية.

الوطنى الحديث للكلمة.

والسياسية على الدولة وسلطتها العمومية، فجّرت الدولة الحديثة لدى الشعوب التي لم يواتها الحظ في بناء دولتها المستقلة شُعُورًا مأساويا بالحرمان والظلم. وأحدث مبدأ حق تقرير المصير الذي أطلقه الرئيس الأميركي، ترومان، في بدايات القرن العشرين ثورة بمقدار ما ألهب حماس النخب الاجتماعية التي طاولها التهميش المديد، بسبب أصولها الإثنية أو الدينية، للمطالبة بدولتها الخاصة الوطنية، فانطلقت حركات التحرّر الوطني، واستقلت عشرات الدول، وفاق عددها التوم 193 دولة. لكن ربما لا يتجاوز عدد الدول التي تحقق مفهومها بالفعل، وتلبّى مطامح سكانها وتطلعاتهم إلى مواكبة المدنية الحديثة، العشرات منها، بينما تعيش أغلبها في أزمة مستفحلة، بسبب عجزها عن تأمين الحقوق والحريات والتعهدات التي تبرر وجودها. فصارت بذلك عالة على شُعوبها، وأحيانا سجونا ومعسكرات اعتقال وتعذيب وتجويع، بدل أن تكون وسيلة للتحرّر والانعتاق والتفتح والازدهار في حياة الأفراد المادية والثقافية. صار المليارات من البشر يعيشون في بلدانهم فيما يشبه وضع اللاجئين. أما اللَّاجئون الفعليون فهم اليوم طريدو الدول الوطنية، وحتى الديمقراطية، التي تعيش مفارقات الحداثة وزوال عديد من أوهامها. وفي هذه المحنة الأليمة التي أخذت تعيشها تلك الشعوب التي حلمت بالدولة القومية طريقا إلى الحرية والخلاص تتأكد من جديد حقيقة أن قيمة الدولة الوطنية، أو بتعبير أدق دولة المواطنة، لا تنبع من تجسيدها أي هوية ثقافية إثنية أو دينية، وإنما من إبداعها، بوصفها رابطة سياسية، أي ناجمة عن التفكير العقلى، وهذا ما يميّز السياسة عن العصبية القبلية أو الدينية، فضاء أو إطارا جديدا (سياسيا) أوسع وأفرج وأرحب، يسمح للأفراد ويمكِنهم من التعاون مع أندادهم، بالرغم من اختلاف هوياتهم الثقافية الدينية والقومية، ومع احتفاظهم بها. وشرط نجاح هذا الإطار السياسي أن يساوي بين الأفراد من وراء انتماءاتهم الأهلية. لذلك لا تتحقق الوطنية إلا بين مواطنين مستقلين وأحرار، ولا تنمو وتنضج إلا بتوسيع دائرة ممارسة الحقوق والحريات، ولا تستقر إلا بترسيخ سلطة القانون. وفي إطار هذه المواطنة، تنشأ الفردية كإرادة ووعي مستقلين، بمقدار ما تتيح للفرد التحرّر النسبى من عصبيته العضوية. وأي محاولة لمطابقة الهوبة الوطنية مع الهويات الثقافية أو العضوية أو دمجها فيها يعنى تقويضها والانتكاس من الكونية إلى الخصوصية، ومن الفردية إلى العصبية الجمعوية، ومن ثم تقويض مبدأ

(أكاديمي ورئيس سابق للمجلس الوطني السوري)

## مخاطر كسة

ليس البحث عن حك أزمة الهوية الوطنية، في إطار مفهوم التجانس، طريقا مسدودة فحسب، ولكنه حامك لمخاطر كبيرة. وجميع الحركات التي نزعت هذا المنزع انتهت إما بحروب تطهير عرقية أو بشرعنة إقصاء جماعات ترات فيها تهديدا لصفائها، وربما تهميش الأكثرية و تحويك نخبة السلطة إلى عنوان الوطنية. ومثك هذا التجانس أو الصفاء الثقافي والعرقي هو ما سعت إليه ألمانيا النازية، وهي قومية تراجعت إلى مفهوم العرق، وقاد إلى انهيارها. وليست لهذه الدعوة التجانسية أي أمك في التحقق في إطار أي نظام سياسي.



لكن بمقدار ما تحوّلت إلى أسطورة ورمز

للتحرّر والتقدم والدخول في الحياة العصرية، أي السيادة الشخصية علَّى الذآت، المواطنة والوطنية معا.