تعتمد الباحثقالفرنسية جنفييف بيزو على أرشيفات المدارس وسجلّات التسجيل فيها وعلى مُحوّنات القوانين لتحرس التطوّر التاريخي للاختلاط، مبرزة تحوّلات المعنى التب طاولته بين شكّل من أشكال الميْز الجنسيّ وكونه مطلباً لبعض الحركات النسوية

# **فتيات عندُ الفتيان** تحوّلات مفهوم وظاهرة

# في مقاربة الاختِلاط المدرسي

### نجم الدين خلف الله

أصدرت جنفييف بيزو، الْمُؤرِّخَةُ المُتَخْصُصَةُ فِي المُسَائِلُ التربويّة، كتاباً جديداً، كانت قد اشتغلت على موضوعه منذ سنوات، ويُعنى بتاريخ ظاهرة الاختلاط بين الإناث والذكور في المدارس والمعاهد العمومية بفرنسا. ويكتسى إصدار هذا الكتاب، الذي يحمل عنوان «الفتيات عندَ الفِتيان: تعلّم بسبب الجَدل الدائر حاليّاً حول العَلمانيّة والانطواء وما سَمّته آلة الأحزاب التمتنية د «الانفصالية»، وهو ما ترمون به العائلات المسلمة بدعوى أنّ بعضها يرفض الاختلاط ويعدّه عيباً. فكان هذا البحث جواباً، من أهل

الاختصاص، حول خطأ هذه الاتهامات. ذلك أنّ الباحثة ترى - وبالاعتماد على أرشيفات المدارس وسجلّات التسجيل بها وعلى مُدوّنات القوانين - أنّ ما يقال اليوم حول الاختلاط، أو رفضه واعتباره من أشكِال الميْز الجنسيّ والعنصريّ، تعوزُه الدقَّةُ والتَّأْصِيلِ التَّتَأْرِيخِيِّينَ. والخَطَر الرئيس إنّما يكمن في استخدام مُصطلح «الاختلاط» ذاته وما يحيل إليه من تصوّرات فَضفاضة غامضّة، لَّأنَّهُ لا يُدلُّ على شيءٍ مُحدّدٍ، بل على ظواهر متداخلة.

فبالعودة إلى تاريخ الحركات النسوية بفرنسا مثلاً، كان المدافعون عن المرأة، في سبعينيات القرن الماضي، يَعْنون به عَكس ما يُفهم منه اليوم، إذ يقصدون به ضرورة نقد علاقة الهيمنة التي لطالما مارسها الرجالُ في المجتمع الذكوري. وهو ما دفع الفتياتِ وقَّتها إلى المطالبة بأوقاتٍ في ما بينهنَ، حتى يتمكَّنَ من التعبير بأريحية عن ذواتهنّ، ولا يُحرَجْنَ من حضور الذكور. وهذا من معاني رفض الاختلاط الإيجابية التي كانت مَطلوبة أنذاك.

وأمَّــا فـى الإطــار الــدراســيّ، فــإنّ الأمـر يختلف، لَأنَّ الاختلاط لـم يكَّن موضوعاً للتفكير النقدي على المستوى التربويّ أو البيداغوجي. فقد تُحقّق بالتدريج، في المدارس الفرنسية، ولأسباب عمليّة (مثل عدد الفصول، شكل القاعات، عُدد الطاولات فيها...) أكثر منها أخلاقيّة أو تحرّريّة. ذلك أنُّ المدراءَ والأساتذة، رجالاً ونساءً، لم يفكّروا في ظاهرة «الاختلاط» ولا نظروا لها بشكل منهجي أو سوسيولوجيّ، بل مارسوها عفويًا ضمن تطوّراتِ حصّلت تدريجيّاً. ثم جاءت القوانين فأسبغت على الاختلاط طابعاً رسمياً إلزامياً.

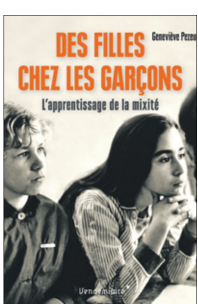
وتُذكِّر الباحثة الفرنسيَّة بأنَّ الاختلاط لم يَغِدُ أمراً شاملاً لمدارس فرنسا كلُّها، بقوة القانون، إلَّا في سنة 1976، أيْ منذ أربعة عقود فقط، وذلك بعد صراعاتٍ وتردّدٍ ورفض عبّرت عنه بعض القوى المحافظة في المحتمع الفرنسي

أمًا قَعِلَ ذلكَ، فقدَّ كان المسار طويلاً: فَبِدْءاً من سنة 1920، تُعنْد الحرب العالمية الأولى، صار يُسمح للفتيات بالذهاب إلى قاعات الفتيان ومُخالطتهم، من أجلُ التحضير لشهادة الثانوية (البكالوريا). ثمّ، في سنة 1926، فُتحت لهنّ أبواب المعاهد، من الفصل السادس إلى النهائي، حتى يشاركن الفتيانُ في التقدم لهذه المناظرة الوطنيّة، التي كانت

## ثىمات ىحث جديدة

عادة ضمن الأجندات الكبرى للباحثين من قضايا كبرى مثك الهجرة والهيمنة السياسية والثقافية ودراسة إشكاليات النخب وأدوارها. نجد في السنوات الأخيرة موجة من المواضيع الجديدة، وهي نتبحة طبيعة لصعود منطق تعدّد التخصّصات، فثبمة مثل الاختلاط المدرسي تحتاج لتناولها توظيف مفاهيم عدة حقول معرفية مثك العلوم التربوية وعلم الاجتماع.

> والفتيات. ثم صدر قانون سنة 1963، ليُجبِر المدارسَ والمعاهد على أن تَبنى على مَبدأ التي قد يتسبّب فيها الاختلاط، كما عبّرت في التعليم الابتدائي، ذلك أنّ الأوساط الكَاثُولِيكِيةَ اعترضت عليه بشدّة، ورأت فيه



تطوّر مفهوم الاختلاط بشكك عفوري وعملي على مدى عقود

ينصف الكتاب ذورى الأصوك العربية من تهم الاسلاموفوبيا





من مدرسة في مدينة مونبيلييه الفرنسية (Getty)

يهتم كتاب «الفتيات عندَ الفتيان؛ تعلُّم الاختلاط» بموضوع لا يندر جـ

تهديداً لتقاليدها الألفيّة، التي تفصل بين وما زالت تُعَدّ مفتاح النجاح في الحياة. الجنسين، أكانوا من الأطفال أو المراهقين. وبعد الحرب العالمية الثانية، صارّ التعليم الثانوي شاملاً لكلِّ الفئات الاجتماعيّة، بل وإجبارياً حتى سن السادسة عشرة، للفتيان الاختلاط. وتُؤكد الباحثة الفرنسية أنّ نقاشياتِ حـادّة حـول هـذه الظاهرة اندلعت، وباسم الانحلال الأخلاقي، تناولت المخاطر فئاتٌ عريضة عن تخوفُها منه، ولا سيما إبّان قانون 1933 الذي يسمح بالاختلاط

وفي خاتمة هذا الكتاب، تُحذر الباحثة من خطر العودة إلى الوراء، وتقهقر الاختلاط في الأوساط المدرسيّة، وهو ما لاحظته في خطاباتٍ محافظة تتعلُّل بأنِّ الفتيات سيكنُّ على راحتهنّ أكثر، وخصوصاً في مادّة «العلوم الطبيعية» كما سيكون الفتيان أقلٌ حرجاً من الفتيات. وهو خطابٌ يناقض ما ذهب إليه دُعاة الاختلاط الأوائل، الذين بيّنوا أنّ من المفيد أن يكون الفصل مختلطاً، لأنّ الفتيات سيندفعن أكثر أمام الفتيان الذين سيكونون بدورهم أكثر سلميّة في سلوكهم. ولكنْ، إذا كان الاختلاط في المدّارس والجامعات الغربيّة يبدو لنا اليوم بديهياً وغير صادم، فإنه استلزم في الماضي تضحياتٍ جسيِمةً، وواجـه، إبّــانّ نشأتة، اعتراضاتِ حادةً، بل حتّى هجماتِ سافرة، واقتضى استخدام قوّة القانون حتى يستتت أمره. كما أنَّ عمليات المزج بين الجنسَيْن، التي سمحت بها الدولة والكنيسة، نهاية القرّن التاسع عشر، لم يكن لها مِن هَدف سوى تنشئة ربّات بيوتٍ صالحاتٍ وأمّهاتٍ

وكان على الفتيات انتظار القانون تلو الآخر حتى تستقرّ قاعدة الاختلاط هذه وتعمّ مدارس الجمهورية الفرنسية ومعاهدها، منذ عقود قصيرة جداً. ولهذا، قامت الباحثة الفرنسية جنفييف بيزو بإعادة رسم تاريخ الاختلاط ومراحل تثثّته من خلال العودة إلى أرشيفاتٍ بكر وشبهاداتٍ جديدة، بَطلاتها نساءٌ جاهَدنَ، في صمتٍ، لتحقيق المساواة بين الجنسَيْن.

وأمّا الدرس المعرفي الذي يُستفاد، عَربياً، من هذا الكتاب، فهو ضرورةً إدراك أنَّ التِحوَّلات الاجتماعيّة لا تحصل طفرةً واحدةً، وإنّما هى سليلَة حركةٍ بطيئةٍ عميقة، تَنتُج بصَمَت، في أعماق التحوّلات الاجتماعيّة الطبيعيّة، عندما تصير هي ذاتُها مطلباً يتوق إليه أفراد المِجتَمع، مَّثل الاختلاط في حالتنا هذه. وكلٌ مَن يُحاول إسقاط نماذج جاهزة، مقتبَسة مِن الخارج، وناجمة عن مساراتٍ طويلة، إنما يسيء إلى تلك النماذج، كما لمحتمعه. وهذا ما يفعله مناصرو الحداثات الجاهزة ومشاريع التغريب السريعة، الذين ينادون بفرض قِيَم غريبّة وإسقاطها على مجتمعات ليست جاهزة لقبولها، مثل تقنين المخدّرات، والمشاهد الفاضحة وحتى طرائق اللباس وغيرها... فكلّها لم تصبح، في الغرب «قانوناً» إلّا بعد نضال طويل، اختاره البعض من فئاته، ولا مجال لفرضها

على الجميع دون تهيئة ذهنيّة وأمَّا الدرس الثاني، فهو بُطْء التحوّلات المجتمعيّة وتعثّرها، ومصاحبتها بخطاباتٍ نظريّة واعتراضاتٍ وقوانين. فالاختلاط بين الجنسَيْن مثلاً، والذي يُقدّم الآن، في المحافلِ الرسميّة وفي الهيئِات الأممية، على أنَّه قيمة «كونتَّة»، إنَّما هو وليدُ مساراتِ طويلة اعترتْها قطائع وارتدادات، واقتضت تدخّلاتِ من أجهزةُ الدولة، وتفاوضاً مع القوى الاجتماعيّة. ولذلك، لا داعيَ لفَرضه حلَّا نـاجزًا وقيمة مُطلقة، ما لم تَنادِ به الجماعات المتضرّرة من غيابه. كما أنَّ فَائدة بعض «القِيَم» في مجتمعاتها الأصلية لا تعني أنّها صالحة لكلّ المجتمعات الأخرى، ذات الخصوصيات والتواريخ المختلفة، والتي لا يمكن استنساخ تجاربها ألعاً.

أمًا الكاتبة جنفييف بيزو، فهي من مواليد 1964. حازت على شهادة التبريز في علم التاريخ وعلى الدكتوراه في علوم التربية. تدور أطروحتها حول تاريخ تربية البنات في فرنسا والعوامل التي أسهمت في بناء الآختلاط كمفهوم اجتماعيّ داخل الثانّويات. وهى تعمل الآن في مجال التدريب والتوعية، لا سيما بالفوارق بين الفتيات والفتيان. نشرت جملةً من المقالات في هذا المجال، من بينها كتاب «تربية البنات» (2011).

(كاتب وأكاديمي تونسي مقيم في باريس)



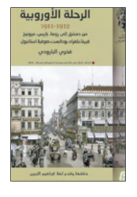
«أهمية النفط والغاز في العلاقات الجزائرية -**الأوروبية** (1956-2013)"، عنوانُ كتاب صدر حديثاً عن «المركز العربى للأبحاث ودراسة السيّاسات»، وفيه يحلِّل الباحث الجزائري، العربي العربي، دور النفط والغاز في رسم مسار العلاقات الجزائرية الأوروبية. تطرح الدراسة سؤالين رئيسيّين: هل كان متغيّرا النفط والغاز المحددين الأساسيين لمعالم السياسة الخارجية الجزائرية تجاه الاتحاد الأوروبي؟ وهل استطاع صانع القرار الجزائري توظيف هذين العنصرين ليكسب القضايا التفاوضية والملفات الشائكة مع «النظير»

عن منشورات «لا ديكوفرت» في باريس، صدر الجزء الأوّل من كتاب ليفيو بوني وصوفيا مينديلسون Livio Boni Sophie Mendelsohr «الحياة النفسية للعنصرية»، والذي يحمل عنواناً فرعياً هو «إمبراطورية المُكَذّب». ينطلق الباحثان من

أهمية النفط والغاز في العلاقات الجزائرية - الأوروبية (٢٠١٢-١٩٥٦)

مفارقة انتشار العنصرية بشكل واسع في المجتمعات المعاصرة رغم تلاشى «الأطروحات» البيولوجية والأنثروبولوجية التي وضعت لتبريرها، ولا سيما في القرن التاسع عشر. ويحاججان بأنه يمكن ردّ هذا الانتشار إلى «آثار حياة نفسية جماعية» ترثها المتجمعات المعاصرة من السرديات الاستعمارية التي حكمت عالمنا لقرون وقسمته إلى «نحن» و«هُم». صدر حديثاً، لدى «المؤسّسة العربية للدراسات والنشر»، كتاب «الرحلة الأوروبية»، الذي يضمّ يومياتِ كتبها

رجل الدولة السورى فخرى البارودي (1887 . 1966)، بين عامى 1911 و1929، خلال تنقّله بين روما وباريس وميونخ وفيينا وبلغراد وبودابست وصوفيا، إضافية إلى إسطنبول. يعطى العمل - الحائز «جائزة ابن بطوطة لأدب الرحلة» في فرع تحقيق المخطوطات لهذا العام - صورةً عن البارودي شابًا وعن أفكاره وتطلعاته النهضوية. كما أن من شأن هذه اليوميات إظهار التأثيرات الأوروبية على ميوله السياسية. حقّق الكتاب



بترجمة وليد أحمد الفرشيشي، صدرت مؤخراً . النسخة العربية من كتاب «القرآن في مجهر التحليل النفسى» للباحثة التونسية ألفة يوسنف، ضمن سلسلة «أفكار" لدى منشورات «مسكلياني». صدر العمل أوّل مرة بالفرنسية، عام 2007، عن منشورات «ألبان ميشال» في باريس، وتدرس فيه يوسف مسألتين «يزعم البعض أن القرآن يبرّرهما»، وفق تعبير المؤلفة، وهما العنف الإرهابي والحطُّ من شأن المرأة. تتصدّي يوسف، بعد ذلك، لإشكاليات متنوّعة، مثل التباس المعنى في القرآن، وأسباب تعدّد التشريعات حين يكون مصدرها المشترك ذاته، أي النصّ القرآني.



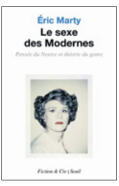
ضمن سلسلة «حروف الفلسفة» التي أطلقتها مؤخراً «دار كلمة»، صدر كتاب «استشكال اليوم الفلسفي: تأمّلات في الفلسفة الثانية من أجل إعادة التأسيس» لأستاذ الفلسفة في الجامعة التونسية محمد أبو هاشم محجوب. يستأنف العمل مقولات الفيلسوف الفرنسي رُنيه ديكارت في كتابه «تأمّلات في الفلسفة الأولى»، ومن ثمّ يتساءل المؤلّف: ما هي شروط المعاصرة المكنة التي تتيح لنا اليوم أن نناظر الفكر الغربي من موقعنا الفكري الذي لنا؟ ويخلص محجوب إلى أن ما تؤسسه «الفلسفة الثانية» هو كثرة المعنى، ولانهائيته، وقابليّة تجدّده كلّ يوم.



صدرت عن «دار نينوى» رواية «الأصوات المرتعشة» للكاتب الإسباني مانويل ريفاس وبترجمة جعفر العلوني. تدور أحداث الرواية في إقليم غاليسيا خلال حكم فرانكو، وهي تشبه حديثاً خافتاً للذاكرة، حيث يعود الراوي إلى مراحل من طفولته، وينتهي إلى فترة عمله في الصحافة، مقدّماً مغامراته وذكرياته مع أخته منذ واجها لحظات الخوف الأولى حتى لحظة الفقدان الأخيرة. تشكّل الحرب الأهلية الإسبانية خلفية هادئة وبعيدة للشخصيات وتتمثّل آثارها في العلاقات التي تجمعهم. مانويل ريفاس كاتب وشاعر وصحافي إسباني، من مؤلفاته «قلم النجّار».



«جنسُ الحداثيّين: فكر الحيادي ونظرية الجندر»، عنوان كتاب للباحث الفرنسى إريك مارتى، صدر حديثاً لدى منشورات «سِوي» في باريس. يقدّم مارتى تاريخاً لما يعتبره فعلاً حداثياً بامتياز: فصل الجنس عن النوع (أو الجندر) والتمييز بينهما. يتناول المؤلّف تاريخ الفكرة لدى فلاسفة ومفكّرين يبدأون بجان بول سارتر وينتهون بجوديث بتلر، وبينهما يتوقف عند أسماء مثل جيل دولوز وجاك لاكان وجاك دريدا وميشيل فوكو. كما يسعى الكتاب إلى اتّخاذ موضوع الجنس والجندر لفهم الاختلافات والخلافات الفكرية بين أوروبا والولايات المتحدة.



عن «دار شهريار»، صدر مؤخراً كتاب «شعرية التخييل ونظرية الرواية»، وفيه جمع الباحث المغربي لحسن أحمامة سبع دراسات في نظرية الأدب. قدّم الكتاب سعيد يقطين، ونقرأ في تصديره: «في هذا الكتّاب يختار لحسن أحمامة نخبة من الدراسات المهمّة فى مجال الرواية والسرد لكتّاب تمرسوا بالتنظير والتطبيق. فكان لكل منهم نصيب من الحضور والتأثير في الدراسات السردية ما بعد الكلاسيكية. سبع دراسات جديرة بالتأمل العميق من قبل القارئ العربي ليحصل من خلالها على أفكار جديدة تتَّصل بالسرد، وتاريخ الرواية، والتخييل، والفضاء، والسرديات».

